
Penerjemah
Taufiqurrahman

Editor
Heather Salazar

f ilsafat pikiran
S E R I  P E N G A N TA R  F I L S A F AT



SERI PENGANTAR FILSAFAT

Filsafat Pikiran





SERI PENGANTAR FILSAFAT

Filsafat Pikiran

Editor:
Heather Salazar



Filsafat Pikiran
Editor: Heather Salazar

Diterjemahkan dari:
Introduction to Philosophy: Philosophy of Mind

© 2019
by Eran Asoulin; Paul Richard Blum; Tony Cheng; Daniel Haas; Jason
Newman; Henry Shevlin; Elly Vintiadis; Heather Salazar (Editor); and

Christina Hendricks (Series Editor)
Dipublikasikan pertama kali oleh Rebus Press

Terbitan Pertama: Januari 2026
Alih Bahasa: Taufiqurrahman

Penyunting Bahasa: Risalatul Hukmi
Tata Letak: Rée

Desain Sampul: Rée
Ilustrasi Sampul: Roger de La Fresnaye

Penerbit Antinomi
Jl. Kaliurang Km 5,3 No. 12 Sleman, 55281, Yogyakarta

antinomi.inst@gmail.com
https://antinomi.org

ISBN 978-623-90111-7-8 (PDF)

c b

Buku ini berlisensi Creative Commons Attribution 4.0 International License,
kecuali jika dinyatakan lain. Dilarang memperjualbelikan buku ini dalam

bentuk apa pun. Buku ini bisa diakses secara bebas melalui
antinomi.org/publikasi



Daftar Isi

Pengantar 1
HEATHER SALAZAR

1 Dualisme Substansi Descartes 5
pAuL RIcHARD BLuM

1.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

1.2 Konsep Tradisional Substansi . . . . . . . . . . . . . . 7

1.3 Sifat Non-Material Jiwa . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1.4 Menuju Dualisme Substansi . . . . . . . . . . . . . . 14

1.5 Menata Ulang Konsep Substansi . . . . . . . . . . . . 16

2 Materialisme dan Behaviorisme 21
HEATHER SALAZAR

2.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

2.2 Empirisisme dan Sains sebagai Pengganti Tuhan . . . . . 24

2.3 Materialisme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2.4 Behaviorisme dan Penganut Positivisme Logis . . . . . . 30

2.5 Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

3 Fungsionalisme 39
jASON NEwMAN

3.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

3.2 Menghindari Materialisme . . . . . . . . . . . . . . . 40

iii



3.3 Menghindari Behaviorisme . . . . . . . . . . . . . . . 41

3.4 Tidak Ada Jalan Mundur: Pikiran itu Alamiah . . . . . . 42

3.5 Fungsionalisme sebagai Jalan Tengah . . . . . . . . . . 43

3.6 Tidak Ada yang Mengejutkan: Pikiran dalam Fungsionalis-

me adalah Pikiran Alamiah . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.7 Keterwujudan Jamak . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.8 Penyebab Riil: Pikiran dalam Fungsionalisme Menyebab-

kan Perilaku . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

3.9 Keberatan terhadap Fungsionalisme . . . . . . . . . . . 47

3.10 Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

4 Dualisme Sifat 51
ELLy vINTIADIS

4.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

4.2 Substansi dan Sifat . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

4.3 Jenis-jenis Dualisme Sifat . . . . . . . . . . . . . . . 55

4.4 Keberatan terhadap Dualisme Sifat . . . . . . . . . . . 58

5 Kualia dan Perasaan Mentah 65
HENRy SHEvLIN

5.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

5.2 Kualia dan Masalah Tubuh-Pikiran . . . . . . . . . . . 67

5.3 Ada Berapa Jenis Kualia? . . . . . . . . . . . . . . . . 72

5.4 Skeptisisme terhadap kualia . . . . . . . . . . . . . . 74

5.5 Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

6 Kesadaran 79
TONy cHENg

6.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

6.2 Konsep-Konsep Kesadaran . . . . . . . . . . . . . . . 80

—Iv



6.3 Teori-Teori tentang Kesadaran . . . . . . . . . . . . . 83

6.4 Perhatian dan Kesadaran . . . . . . . . . . . . . . . . 89

7 Konsep dan Konten 95
ERAN ASOuLIN

7.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

7.2 Apa Itu Konsep? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

7.3 Penjelasan Eksternalis tentang Konten . . . . . . . . . . 99

7.4 Semantik Internalis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

7.5 Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

8 Kehendak Bebas 111
DANIEL HAAS

8.1 Pendahuluan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

8.2 Determinisme dan Kebebasan . . . . . . . . . . . . . 113

8.3 Tiga Pandangan tentang Kebebasan . . . . . . . . . . . 115

8.4 Kehendak Bebas dan Sains . . . . . . . . . . . . . . . 125

Daftar Kontributor 131

—v





Pengantar

HEATHER SALAZAR

Beberapa pertanyaan utama dalam filsafat pikiran berasal dari teka-teki
yang muncul ketika kita mencoba menyusun teori yang koheren ten-
tang hakikat dan fungsi pikiran. Dimulai dari pertanyaan tentang apa
itu pikiran, beberapa isu penting muncul: Apakah pikiran terpisah
dari tubuh, atau sebenarnya pikiran adalah bagian dari tubuh? Jika
pikiran bersifat non-material dan tubuh bersifat material, bagaimana
keduanya bisa saling berinteraksi? Bagaimana hal ini bisa selaras de-
ngan sains? Jika pikiran memang hanyalah tubuh, lalu bagaimana kita
menjelaskan kesadaran? Bagaimana mungkin kita memiliki pengalam-
an atau kehendak bebas untuk berpikir dan bertindak? Bagaimana kita
dapat menjelaskan hubungan khusus yang tampaknya kita miliki de-
ngan pengetahuan akan keadaan mental kita sendiri?

Dalam upaya menjelaskan hakikat pikiran, ada dua pandangan be-
sar dalam filsafat pikiran. Pandangan pertama menyatakan bahwa pi-
kiran memiliki hakikat yang berbeda dan terpisah dari tubuh. Pan-
dangan kedua menyatakan bahwa pikiran sebenarnya adalah sesuatu
yang fisik, atau merupakan bagian dari tubuh dan dunia material. Ke-
dua pandangan ini mewakili dua kutub ekstrem. Pandangan pertama
disebut “dualisme substansi” atau “dualisme Cartesian”, karena meru-
juk pada René Descartes yang mengembangkan argumen utama untuk

1



pENgANTAR

pandangan umum. Sementara itu, pandangan kedua dikenal sebagai
“fisikalisme”, yang pada era modern sangat terkait dengan pemikiran
Thomas Hobbes. Kedua filsuf tersebut berusaha memahami pikiran
dalam konteks sains modern pada akhir abad ke-17. Saat itu, filsafat
pikiran belum menjadi bidang tersendiri dan masih berada di bawah
payung metafisika. Namun, periode modern ini menjadi titik awal
dari apa yang sekarang kita kenal sebagai penyelidikan dalam filsafat
pikiran. Ini juga merupakan masa penting dalam kemajuan sains dan
awal munculnya disiplin psikologi.

Meskipun dualisme substansi atau Cartesian sulit untuk diperta-
hankan dalam konteks ilmiah, fisikalisme reduktif atau eliminatif—
yang mereduksi atau bahkan menghapus konsep pikiran dan menggan-
tinya dengan materi—juga mengalami kesulitan dalam menjelaskan
fungsi-fungsi pikiran kita. Dualisme substansi atau Cartesian (Bab 1)
dan fisikalisme reduktif atau eliminatif (Bab 2) adalah dua kutub eks-
trem dalam filsafat pikiran. Dalam satu abad terakhir, kedua teori
ini sebagian besar telah tergantikan oleh pandangan-pandangan yang
lebih moderat dan kompromis, seiring berkembang pesatnya filsafat
pikiran sebagai bidang studi mandiri. Berbagai teori ini dapat dile-
takkan dalam sebuah spektrum, dari yang paling reduktif hingga yang
paling tidak reduktif: fisikalisme eliminatif, behaviorisme eliminatif,
teori identitas jenis (Bab 2), fungsionalisme (Bab 3), teori identitas to-
ken (sering juga disebut dualisme sifat; Bab 4), dan dualisme substansi
(Bab 1).

Semakin dalam suatu fenomena mental, maka semakin sulit teori-
teori fisikalis menjelaskannya secara memadai. Oleh karena itu, filsafat
pikiran harus berupaya menjelaskan keadaan-keadaan batiniah yang
tampaknya bersifat subjektif, baik yang berupa perasaan maupun pi-
kiran (Bab 5). Teori-teori mengenai status keadaan batiniah ini dan
bagaimana pikiran kita berinteraksi dengan dunia akan melibatkan

HEATHER SALAZAR —ǻ



fILSAfAT pIkIRAN

pembahasan mengenai berbagai topik, seperti hakikat kesadaran (Bab
6), konsep mental (Bab 7), dan kehendak bebas (Bab 8).

HEATHER SALAZAR —Ǽ





1
Dualisme Substansi Descartes

pAuL RIcHARD BLuM

1.1 PENDAHULUAN

René Descartes (1596–1650) adalah seorang filsuf asal Prancis yang
sering dipelajari sebagai filsuf besar pertama dalam era “filsafat mo-
dern.” Ia dikenal luas sebagai tokoh utama dari pandangan yang di-
sebut dualisme substansi, yaitu pandangan bahwa pikiran dan tubuh
merupakan dua substansi yang berbeda. Tubuh bersifat material (jas-
mani), sedangkan pikiran bersifat non-material (rohani). Pandangan
ini memberi ruang bagi keberadaan jiwa manusia, yang umumnya di-
pahami sebagai entitas non-material.

Descartes berargumen, berdasarkan pandangan Kristen, bahwa ji-
wa itu tidak berwujud dan dapat eksis secara terpisah dari tubuh. Na-
mun, dia menekankan bahwa hanya pikiranlah yang benar-benar bersi-
fat non-material, sementara fungsi-fungsi tradisional lainnya dari jiwa
dapat dijelaskan sebagai aktivitas tubuh yang bersifat jasmani. Pan-
dangan dan argumen Descartes begitu berpengaruh sehingga banyak

5



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

filsuf setelahnya menyebut dualisme substansi dengan istilah dualisme
Cartesian, dengan merujuk pada namanya.

Dalam penjelasannya mengenai pikiran, jiwa, dan kemampuan
manusia untuk memahami dunia melalui daya pikirnya, Descartes te-
tap menjadi salah satu tokoh paling berpengaruh, tidak hanya dalam
filsafat modern tetapi juga dalam sejarah filsafat secara keseluruhan.
Bahkan di era kontemporer, filsuf seperti Gilbert Ryle (1900–1976)
masih merasa perlu menanggapi dan mengkritik pandangan Descar-
tes untuk membangun teori-teorinya sendiri. Ryle mempertanyakan
apakah pikiran dan tubuh benar-benar terpisah, dan berargumen bah-
wa jika keduanya memang berbeda substansi, maka mereka tidak akan
mampu saling berkomunikasi. Ia menyatakan:

Tubuh dan pikiran biasanya terikat bersama... Hal-hal dan per-
istiwa yang termasuk dalam dunia fisik bersifat eksternal, semen-
tara kerja pikiran seseorang bersifat internal... Hal ini mengha-
silkan gambaran yang sebagian bersifat metaforis tentang pemi-
sahan kehidupan ganda seseorang. (1945, hlm. 11–16)

Menurut Ryle, jika teori Descartes benar, maka pikiran hanyalah
“hantu dalam mesin”—tidak aktif dan tidak mampu menyebabkan tin-
dakan pada tubuh (yang diibaratkan sebagai mesin). Ia tidak menye-
but teori Descartes sebagai dualisme substansi, tetapi menyebutnya se-
bagai “mitos Descartes.”

Demikianlah, argumen Descartes mengenai dualisme substansi dan
sifat non-material dari pikiran dan jiwa menjadi sangat penting dalam
kajian filsafat pikiran, dan hingga kini masih menjadi bahan perdebat-
an dalam berbagai teori kontemporer. Namun, di sisi lain, melalui
pemahamannya tentang apa yang ia sebut sebagai gairah (passions)1,

1 Cat. peny.: “Passions” seringkali diterjemahkan sebagai “renjana”. Tapi dalam ter-
minologi Descartes, “passions” memiliki makna yang cukup berbeda. “Passions”
menurut Descartes bukan hanya emosi, melainkan segala keadaan mental yang “di-
derita” (passio) oleh jiwa akibat tindakan tubuh. Jiwa tidak menciptakan “passions”;
ia menerimanya dari proses tubuh.

pAuL RIcHARD BLuM —ǿ



fILSAfAT pIkIRAN

yakni sebagian besar operasi tubuh yang hidup, Descartes juga mem-
buka ruang bagi pandangan fisikalisme non-dualis tentang pikiran.

1.2 KONSEP TRADISIONAL SUBSTANSI

Filsafat pikiran Descartes merupakan respons terhadap runtuhnya kon-
sep tradisional Aristotelian tentang substansi setelah Abad Pertengahan.
Menurut pandangan Aristotelian, setiap substansi tersusun dari mate-
ri yang ditentukan oleh bentuk yang menjadi esensinya. Jadi, setiap
makhluk hidup adalah tubuh yang menyatu dengan jiwanya (yakni,
apa yang membuatnya hidup sebagai makhluk tersebut). Dengan kata
lain, seekor hewan adalah tubuh yang bernyawa. Jiwa seekor anjinglah
yang menjadikan kumpulan daging dan tulang itu sebagai seekor an-
jing. Kasus manusia bersifat khas karena jiwa manusia juga merupakan
intelek: pikiran rasional. Maka dari itu, jiwa (dan terutama pikiran)
adalah sesuatu yang berbeda dari tubuh; ia bersifat non-material (atau
takberjasad) karena ia membentuk dan menghidupkan tubuh materi-
al. Maka timbullah pertanyaan: apakah jiwa (atau setidaknya pikiran
manusia) merupakan sesuatu yang ada secara mandiri?

Dalam pendekatan Aristotelian tradisional, bentuk sebuah kapal
(yakni apa yang membuatnya tampak seperti kapal dan membuat tu-
buh kapal mengapung di air) bukanlah sesuatu yang terpisah dari ka-
pal itu sendiri, meskipun kita tetap dapat memiliki konsep tentangnya
meski tidak ada kapal di hadapan kita. Namun, bagaimana dengan
bentuk tumbuhan atau hewan? Bentuk tumbuhan dan hewan adalah
jiwa mereka. Ketika mereka mati, bentuk yang membuat mereka hi-
dup (yakni pertumbuhan, gerak, dan indra) pun lenyap.

Namun, soal manusia, mungkin ceritanya berbeda: pikiran mung-
kin tetap hidup setelah tubuh mati. Beberapa pemikir kuno berpenda-
pat bahwa pikiran atau jiwa tetap hidup setelah kematian dan masuk
ke tubuh lain, entah tubuh manusia lain atau hewan: inilah yang dike-

pAuL RIcHARD BLuM —Ȁ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

nal sebagai transmigrasi jiwa atau reinkarnasi. Teori Kristen mengenai
manusia mengajarkan bahwa jiwa individu diciptakan bersamaan de-
ngan dirinya, namun jiwa itu tetap hidup setelah kematian orang terse-
but: intelek manusia bersifat non-material dan abadi. Inilah mengapa
sebagian umat Kristen menghormati para santo, dan sebagian okultis
memanggil arwah orang mati untuk berkomunikasi.

Esensi dari segala sesuatu (baik artefak seperti kapal maupun jiwa
tumbuhan, hewan, dan manusia) disebut sebagai “bentuk substansi-
al” dari benda tersebut. Bentuk-bentuk inilah yang membentuk dan
mengekspresikan substansi suatu benda. Bentuk substansial membu-
at suatu benda menjadi sebagaimana adanya dan memungkinkan kita
untuk memahami serta mengenalinya.

Dari sinilah Descartes memulai teorinya tentang substansi. Da-
lam sebuah surat kepada Henricus Regius (1598–1679), Descartes me-
nyatakan bahwa ia tidak menolak bentuk-bentuk substansial, namun
menganggapnya “tidak diperlukan dalam menjelaskan teori-teori saya”
(AT III492, CSM III 205).2 Dia dengan jelas melihat bentuk substan-
sial hanya sebagai alat penjelasan semata yang bisa digantikan oleh alat
yang lebih baik. Sebagai gantinya, Descartes mengusulkan bahwa ben-
da material hanyalah kumpulan dari kualitas dan sifat.

Dalam surat yang sama, ia berargumen menentang kebiasaan meng-
gunakan istilah “bentuk substansial” dalam mendefinisikan manusia.
Ia memperingatkan bahwa menyamakan bentuk substansial pada ma-
nusia dan benda material dapat menimbulkan kesalahpahaman bahwa
jiwa adalah sesuatu yang bersifat jasmani dan material. Sebaliknya, ia

2 Karya-karya Descartes dikutip berdasarkan edisi standar berbahasa Prancis yang di-
sunting oleh C. Adam dan P. Tannery, Oeuvres de Descartes. Paris: Vrin, 1964–1976,
disingkat “AT” dengan mencantumkan nomor volume dan halaman; serta terjemah-
an standar berbahasa Inggris oleh J. G. Cottingham, R. Stoothoff, D. Murdoch, dan
A. Kenny, The Philosophical Writings of Descartes, 3 jilid. Cambridge: Cambridge
University Press, 1985–1991, disingkat “CSM” dengan mencantumkan nomor vo-
lume dan halaman.

pAuL RIcHARD BLuM —ȁ



fILSAfAT pIkIRAN

menyarankan agar istilah “bentuk substansial” dibatasi hanya untuk
jiwa manusia yang takberwujud, guna menekankan bahwa sifat jiwa
“sangat berbeda” dari esensi benda-benda yang “muncul dari potensi
materi.”

Dia menyatakan bahwa “[P]erbedaan sifat ini membuka jalan ter-
mudah untuk membuktikan [jiwa] sebagai sesuatu yang non-material
dan abadi” (AT III 503, 505; CSM III 208). Untuk meninggikan ji-
wa di atas benda-benda jasmani, ia merendahkan hal-hal non-manusia
sebagai sekadar hasil sampingan dari materi. Surat ini menunjukkan
bahwa perhatian utama Descartes lebih tertuju pada metode daripada
fakta, dan bahwa ia berupaya memisahkan bidang pengetahuan mate-
rial dari jiwa.

1.3 SIFAT NON-MATERIAL JIWA

Descartes berupaya untuk mendamaikan keberadaan jiwa yang non-
material dalam kerangka berpikir yang sebagian besar bersifat ilmiah
(dan fisikalis). Upaya ini menghasilkan sejumlah pengembangan teori
yang mengejutkan dan berbeda cukup jauh dari teori-teori substan-
si sebelumnya. Pada akhirnya, pandangan Descartes bersifat dualis-
tis karena, meskipun ia memandang semua substansi duniawi sebagai
material (dan dapat dipahami secara ilmiah), masih ada satu hal yang
benar-benar merupakan substansi non-material dengan esensinya sen-
diri: jiwa manusia.

Tubuh manusia dan hewan, karena termasuk dalam dunia fisik, ti-
dak sepenuhnya merupakan substansi yang memiliki esensi; keduanya
lebih tepat dipandang sebagai kumpulan unsur (agregat). Descartes
menyusun argumennya berdasarkan apa yang dapat kita ketahui (epis-
temologi), bukan berdasarkan apa yang ada (metafisika), dan pende-
katan ini membentuk pandangannya tentang substansi.

Sejak awal penelitiannya, Descartes telah berfokus pada kemam-

pAuL RIcHARD BLuM —Ȃ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

puan pikiran dalam memperoleh pengetahuan, dan dalam proses itu
ia menulis Rules for the Direction of the Mind sebagai upaya mencari
kepastian dalam ilmu pengetahuan. Pandangan ini kelak dikenal seba-
gai “rasionalisme,” karena ia mengutamakan fungsi intelek, imajinasi,
persepsi indrawi, dan memori. Rasionalisme ini memberi pengaruh
besar terhadap deretan filsuf dari zaman modern hingga kontemporer.

Di kemudian hari, Descartes menganjurkan reduksi pengetahuan
manusia menjadi konsep-konsep dan proposisi-proposisi yang seder-
hana. Metode ini, seperti dijelaskan dalam Rule XII, bergantung pada
pikiran manusia sebagai sebuah “kekuatan.” Dia menyatakan:

Terkait objek pengetahuan, cukup bila kita menelaah tiga per-
tanyaan berikut: Apa yang hadir secara spontan kepada kita?
Bagaimana satu hal dapat diketahui berdasarkan hal lain? Ke-
simpulan apa yang dapat ditarik dari masing-masing hal terse-
but?

Perhatikan bahwa dia menekankan pemahaman terhadap penge-
tahuan objektif. Pertanyaannya bukan “Apa itu?” melainkan “Bagai-
mana hal itu tampak bagi saya?” dan “Bagaimana hal itu berhubungan
dengan apa yang saya ketahui?” Penyelidikan terhadap hakikat pikiran
menjadi yang paling utama. Pengetahuan mengenai objek itu sendiri
menjadi urusan kedua setelah cara kerja batin dari pikiran.

Descartes menggambarkan intelek sebagai “kekuatan yang dengan-
nya kita mengetahui sesuatu dalam arti yang paling ketat [yang] bersi-
fat sepenuhnya spiritual, dan berbeda dari tubuh secara keseluruhan.”
Menjelaskan kekuatan ini memang sulit; Descartes menyatakan bah-
wa “tidak ada hal seperti ini dalam benda-benda jasmani.” Inteleklah
yang berperan dalam melihat, menyentuh, dan sebagainya; dan hanya
inteklek pula yang dapat “bertindak sendiri,” yakni memahami.

Meskipun terdengar sepele, Descartes tidak membuat klaim positif
secara langsung di sini, melainkan menambahkan penyangga dengan

pAuL RIcHARD BLuM —Ǻǹ



fILSAfAT pIkIRAN

ungkapan “dikatakan” (dicitur): pikiran “dikatakan” melihat, menyen-
tuh, membayangkan, atau memahami. Yang penting adalah bahwa
kekuatan mental ini dapat menerima data indrawi sekaligus merujuk
pada tema-tema yang sama sekali tak bersifat jasmani (AT X 410–417,
CSM I 39–43).

Dalam karya terakhirnya, The Passions of the Soul, Descartes me-
nyoroti aktivitas-aktivitas yang bukan merupakan pikiran dalam arti
abstrak, melainkan “gairah” (passions): “persepsi, sensasi, atau emosi
jiwa yang secara khusus kita kaitkan dengannya” (AT XI 349, CSM I
338f., art. 27). Tubuh memiliki sejumlah fungsi (misalnya gerak); se-
dangkan jiwa memiliki dua fungsi dasar yang termasuk dalam kategori
pikiran, yakni kehendak (volition) dan persepsi.

Kehendak adalah aktivitas, sedangkan persepsi merupakan gerak
pasif yang tidak berasal dari jiwa itu sendiri (AT XI 349, CSM I 338f.,
art. 17). Jika seseorang menginginkan sesuatu atau memutuskan un-
tuk melakukan sesuatu, itu adalah aktivitas jiwa; namun jika seseo-
rang melihat atau mendengar sesuatu, kesan itu tidak datang dari da-
lam melainkan dari luar—jiwa dipengaruhi, bukan bertindak. Jiwa ini
bukan bagian dari tubuh; karena itu, jiwa memiliki sifat mengejutkan:
ia tidak memiliki lokasi dalam tubuh, tetapi “benar-benar terhubung
dengan seluruh tubuh” justru karena ia tak berpijak pada satu lokasi,
tidak meluas, dan bersifat non-material.

Di satu sisi, Descartes mengulangi pandangan tradisional Aristote-
lian tentang penjiwaan (ensoulment) (jiwa sebagai istilah pendek untuk
kehidupan makhluk hidup); di sisi lain, dia menguatkan konsep tubuh
sebagai organisme secara keseluruhan: karena jiwa bersatu dengan tu-
buh sebagai satu kesatuan, maka tubuh dan jiwa tampak sebagai orga-
nisme. Organisme adalah susunan (assemblage) fungsi-fungsi material
(AT XI 351, CSM I 339, art. 30). Penjelasan yang sepenuhnya fisika-
lis dan non-dualis atas sensasi dan hasrat tampak membayang di latar

pAuL RIcHARD BLuM —ǺǺ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

belakang. Dalam pandangan fisikalis (yaitu materialis), segala sesua-
tu (termasuk pikiran) dapat dijelaskan secara fisik; tak perlu mengacu
pada apa pun di luar fisika. Taruhannya sangat besar bagi filsafat pikir-
an, karena memahami tubuh sebagai organisme dapat mengarah pada
penjelasan semua gerak psikis sebagai fungsi semata dari bagian-bagian
tubuh. Descartes bergerak berani ke arah ini.

Dalam The Passions of the Soul, Descartes mengklasifikasikan enam
gairah dasar, yaitu: kekaguman, cinta, kebencian, keinginan, kegem-
biraan, dan kesedihan. Dalam risalah ini, ia mengajukan pertanyaan:
Bagaimana gairah jasmani ini disampaikan kepada pikiran, dan bagai-
mana pikiran memengaruhi fungsi tubuh karena emosi? Untuk menja-
wab pertanyaan ini, Descartes menggunakan konsep Stoa tentang roh
hewani3. Menurut teori Stoa, terdapat tubuh yang sangat halus yang
berada di otak dan menghubungkan pikiran dengan fungsi-fungsi jas-
mani. Pandangan ini populer pada awal abad ke-17, misalnya pada
Tommaso Campanella (1568–1639).

Roh hewani versi Descartes adalah “semacam udara atau angin
yang sangat halus” yang bergerak bolak-balik antara otak dan bagian-
bagian tubuh (AT XI 332, CSM I 330, art. 7; Sepper 2016, 26–28).
Ia seperti utusan kecil yang berpindah antara tubuh dan pikiran dan
seolah memahami bahasa keduanya. Ia disebut “roh” namun secara
eksplisit digambarkan sebagai tubuh sangat halus yang berasal dari da-
rah. Untuk menjelaskannya secara masuk akal, Descartes memberikan
contoh berikut:

Kekaguman adalah kejutan tiba-tiba dalam jiwa… Ia memiliki
dua penyebab: pertama, kesan dalam otak, yang merepresenta-
sikan objek sebagai sesuatu yang tidak biasa dan karenanya layak
mendapat perhatian khusus; dan kedua, gerakan roh-roh terse-
but, yang oleh kesan itu diarahkan untuk mengalir dengan kuat
ke bagian otak tempat kesan itu berada, agar memperkuat dan

3 “Spiritus animales” atau dalam bahasa Prancis Descartes, les esprits animaux. [ed(i).]

pAuL RIcHARD BLuM —Ǻǻ



fILSAfAT pIkIRAN

mempertahankannya di sana, serta mengalir ke otot-otot yang
menjaga organ-organ indra tetap mengarah ke arah yang sama
agar kesan tersebut tetap dipertahankan sebagaimana terbentuk
sebelumnya. (AT XI 380f., CSM I 353, art. 70)

Namun bagaimana roh-roh halus itu berkomunikasi dengan pi-
kiran? Descartes menunjuk pada kelenjar pineal, satu-satunya bagian
otak yang ia ketahui tidak berpasangan. Namun, kelenjar ini bukan
tempat jiwa bersemayam; jiwa itu sendiri tidak memiliki lokasi dan
terikat pada tubuh secara keseluruhan. Sebaliknya, roh-roh halus yang
memenuhi rongga otak menggunakan kelenjar tersebut untuk menya-
tukan gambaran dan kesan-kesan indrawi lainnya; di sinilah pikiran
“menjalankan fungsinya secara lebih khusus dibandingkan bagian tu-
buh lainnya” (AT XI 353f., CSM I 339f., art. 30f ). Roh-roh hewani
menjadi mediator antara tubuh dan pikiran.

Kita mendapati bahwa sebagian besar aktivitas mental dijelaskan
secara fisikalis yang ketat dalam kerangka konsepsi pikiran yang sangat
dualistik.4 Sebab jiwa adalah substansi dan memiliki sifat yang sama se-
kali berbeda dari tubuh. Lebih jauh, fungsi-fungsi jiwa yang secara tra-
disional disebut sebagai “kemampuan rendah” (pertumbuhan, gerak,
dan sensasi), yang juga terdapat pada hewan, dihapus dari definisi ji-
wa manusia dan dialihkan ke tubuh sebagai organisme. Berpikir (yang
melampaui jasmani) kini menjadi satu-satunya aktivitas jiwa. Secara
tradisional, berpikir merupakan hak istimewa dari bagian intelektual
jiwa. Dalam pemikiran Descartes, jiwa kini berarti “pikiran rasional.”
Dalam karyanya The Passions, Descartes secara eksplisit merujuk kem-
bali pada anatomi dan fisiologi peredaran darah dalam Discourse on
Method, di mana ia juga menggunakan konsep roh hewani untuk men-
jelaskan proyek ilmiahnya (AT VI 54, CSM I 138, bagian 5). Maka,
The Passions of the Soul pada dasarnya tidak menyimpang dari program

4 Cf. “Respons Kelima” dalam Meditations, AT VII 230, CSM II 161.

pAuL RIcHARD BLuM —ǺǼ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

Discourse.
Dalam Bagian 5 dari Discourse, Descartes secara eksplisit memi-

sahkan fungsi-fungsi yang lazim dikaitkan dengan pikiran dari jiwa
sejati. Bahkan bicara pun bisa ditemukan pada hewan selama itu ha-
nya merupakan indikator gairah tertentu dan, karenanya, bisa ditiru
oleh mesin.5 Fungsi-fungsi ini dapat dibandingkan dengan kerja jam,
tetapi jiwa tidak bisa direduksi menjadi materi (AT VI 58f., CSM I
140f ). Tubuh manusia dan hewan seperti robot yang melakukan ber-
bagai aktivitas, termasuk persepsi dan komunikasi. Pikiran hadir seba-
gai tambahan dari mesin itu. Karena itu, muncul kritik Gilbert Ryle
yang menyebut pikiran sebagai “hantu dalam mesin.”

Yang kita temukan dalamDiscourse adalah perjumpaan antara Des-
cartes sebagai ilmuwan dan Descartes sebagai filsuf pengetahuan. Ru-
les pada masa awal meneliti urutan berpikir demi mendapatkan inter-
pretasi realitas yang dapat diandalkan; sementara Passions pada masa
akhir memperlihatkan penerapan konkret dari metode berpikir siste-
matis dan sejauh mana metode itu dapat menghasilkan pengetahuan
ilmiah, bahkan dalam bidang yang paling rapuh sekalipun: emosi ma-
nusia. Discourse menjadi jembatan antara kedua upaya tersebut. Ia
menekankan pentingnya metode.

1.4 MENUJU DUALISME SUBSTANSI

Descartes mengembangkan suatu gagasan mengenai tubuh—dan ma-
teri secara umum—yang menyimpang dari terminologi tradisional ten-
tang substansi. Pernyataan terkenalnya, cogito ergo sum, yang sering
diterjemahkan sebagai “Aku berpikir, maka aku ada,” menunjukkan
bahwa berpikir adalah esensi dari segala sesuatu yang berpikir. Yang
penting dalam kaitannya dengan gagasan substansi adalah bahwa isi

5 Terdengar seperti antisipasi atas eksperimen pikiran John Searle “Ruangan China”:
adanya pertukaran tanda tidak menunjukkan adanya proses berpikir.

pAuL RIcHARD BLuM —Ǻǽ



fILSAfAT pIkIRAN

dari apa sebenarnya hal itu tetap dibiarkan terbuka.
Dalam sebuah surat, Descartes menyatakan bahwa tidak ada hal

material yang dapat dipastikan keberadaannya, sedangkan “jiwa ada-
lah suatu ada atau substansi yang sama sekali tidak bersifat jasmani,
yang hakikatnya semata-mata adalah berpikir” (AT I 353, CSM III
55). Descartes tampak ragu-ragu dalam menggunakan istilah seper-
ti ada, substansi, dan hakikat (estre, substance, nature), yang menun-
jukkan bahwa ia tidak sepenuhnya terikat pada terminologi dan kon-
sep filsafat profesional pada zamannya. Bagi Descartes, terdapat sua-
tu substansi nonjasmani yang eksis justru karena melakukan aktivitas
berpikir—dan hanya itulah yang dapat diketahui oleh pikiran.

Metode yang digunakan Descartes makin mendekati bentuk dua-
lisme substansi dalam pengembangan lebih lanjut dari teorinya. Dalam
Meditations on First Philosophy, dia menguraikan eksperimen mental
untuk mereduksi jiwa menjadi sekadar pikiran. Tujuan utama dari
teks ini adalah membuktikan bahwa jiwa bersifat nonmaterial (kalau-
pun tidak kekal).

Reduksi jiwa menjadi pikiran menghasilkan suatu kepastian: “Aku
ada, aku eksis,” yang mesti benar selama dipikirkan secara sadar (AT
VII 25, CSM II 17; Meditasi ke-2). Sekali lagi, pikiran menegaskan
eksistensinya sendiri. Setelah membandingkan eksistensi ini dengan
objek-objek jasmani, Descartes menyatakan: “Aku, secara ketat, ha-
nyalah sesuatu yang berpikir” (AT VII 27, CSM II 18). Dalam medita-
si keenam, Descartes membedakan benda-benda material dari pikiran,
dan menekankan:

“Aku memiliki gagasan yang jelas dan terpilah tentang diriku
sejauh aku adalah sesuatu yang berpikir dan takberkeluasan (res
cogitans, non extensa); dan di sisi lain aku memiliki gagasan yang
terpilah tentang tubuh sejauh ia adalah sesuatu yang berkeluas-
an dan tidak berpikir (res extensa, non cogitans).” (AT VII 78,
CSM II 54)

pAuL RIcHARD BLuM —ǺǾ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

Pembedaan antara res cogitans (substansi berpikir) dan res extensa
(substansi berkeluasan) ini menunjukkan adanya dualisme yang jelas
antara pikiran dan tubuh. Keduanya adalah substansi yang saling eks-
klusif dan bersama-sama membentuk dunia. Pada titik ini, kita per-
lu memperhatikan keberatan keempat dalam Meditations yang diajuk-
an oleh Antoine Arnauld (1612–1694). Arnauld menyatakan bahwa
Descartes seakan berada di pihak kaum Platonis yang menganggap ji-
wa sebagai satu-satunya unsur manusia dan tubuh hanyalah alat, atau
bahwa Descartes sekadar melakukan abstraksi tradisional seperti yang
dilakukan para ahli geometri saat mengabstraksikan bentuk dari kenya-
taan kompleks (AT VII 203f., CSM II 143).

Kaum Platonis biasanya meremehkan hal-hal material dan meli-
hat kenyataan sebagai hasil dari roh; sedangkan para geometer hanya
berurusan dengan abstraksi belaka (seperti siapa pun yang mencoba
menggambar lingkaran sempurna). Dalam kedua kasus tersebut, dua-
lisme bisa dikatakan runtuh. Menanggapi hal ini, Descartes mengakui
bahwa interpretasi semacam itu mungkin, namun ia bersikeras bahwa
pembedaan nyata antara pikiran dan tubuh adalah hasil dari meditasi
yang saksama (AT VII 228f., CSM II 160f ).

1.5 MENATA ULANG KONSEP SUBSTANSI

Sebagaimana beberapa kali disebutkan, Descartes bekerja dengan—
dan sekaligus ingin melampaui—terminologi filsafat tradisional. Ma-
ka dari itu, penting untuk melihat bagaimana dia mendefinisikan “subs-
tansi” dalam Principles of Philosophy. Salah satu interpretasinya menye-
but bahwa “substansi” berarti “eksistensi independen,” dan dalam pe-
ngertian ini hanya Tuhanlah yang memenuhi syarat tersebut, karena
Ia sempurna dan tidak bergantung pada apa pun. Namun, di dunia
material, kita mengetahui tentang substansi melalui sifat-sifat (atribut)
yang muncul kepada kita. Kita tidak “melihat” danau sebagai subs-

pAuL RIcHARD BLuM —Ǻǿ



fILSAfAT pIkIRAN

tansi; yang kita lihat adalah permukaan air yang mengilap, dikelilingi
daratan, yang kemudian mengarahkan kita pada persepsi akan adanya
danau.

Atribut utama tubuh dan pikiran, masing-masing, adalah ekstensi
(keluasan) dan pikiran (berpikir) (AT VIII 24f., CSM I 210f., bagi-
an 51–53). Descartes berhati-hati agar tidak langsung menyimpulkan
tentang eksistensi aktual substansi material yang terpisah dari atribut-
atributnya. Oleh karena itu, ia menggunakan kata yang kurang tepat,
“sesuatu” (thing), ketika merujuk pada dirinya sebagai “sesuatu yang
berpikir.” Kata Latin yang digunakan adalah res. Seperti halnya da-
lam bahasa Inggris modern, kata thing atau res tidak memiliki klaim
ontologis yang jelas; ketika kita mengatakan “sesuatu,” kita sengaja
menghindari menjelaskan apa itu dan apakah itu nyata. Ini hanyalah
“sesuatu” yang bisa kita tunjuk melalui bahasa tanpa harus menentuk-
an hakikatnya.6

Bisa disimpulkan bahwa Descartes engah akan godaan untuk meng-
gambarkan pikiran dan tubuh sebagai substansi yang bersaing dan be-
kerja sama, dan ia berusaha keluar dari jebakan dualisme tersebut. Buk-
an hanya karena setiap bentuk dualisme menuntut adanya mekanisme
perantara (seperti peran “roh hewani” dalam teorinya), tetapi juga ka-
rena dualisme itu sendiri memiliki kelemahan penjelasan. Di satu sisi,
pandangannya tampak menerima dualisme yang berasal dari bahasa
warisan (misalnya dari Platonisme dan Aristotelianisme). Di sisi lain,
jika masalah filsafat tentang pikiran adalah soal memahami pengetahu-
an manusia, maka pemahaman itu semestinya dapat dijelaskan secara
material dan tidak berada dalam ranah yang nonjasmani. Oleh karena

6 Mungkin penting dicatat bahwa versi Latin dari pernyataan terkenal dalam Disco-
urse “Dari sini aku tahu aku adalah suatu substansi …” memodifikasi “substansi”
dengan menambahkan “sesuatu atau substansi apa pun.” Dengan demikian, pe-
nulis mengisyaratkan bahwa ia menyimpang dari pemahaman tradisional tentang
substansi menuju “sesuatu” yang generik (AT VI 558: “rem quondam sive substan-
tiam”).

pAuL RIcHARD BLuM —ǺȀ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

itu, kritik Gilbert Ryle mungkin tepat, bahwa Descartes gagal mema-
hami tugas utama dalam memahami pikiran manusia.

Berikut rangkuman beberapa peran penting Descartes dalam asal
mula filsafat modern tentang pikiran, khususnya terkait dualisme subs-
tansi: Descartes pada awalnya ingin membuktikan bahwa jiwa manu-
sia adalah nonmaterial (sebagaimana diajarkan dalam doktrin Kristen).
Untuk itu, ia menekankan kepastian berpikir rasional dan kemandiri-
annya dari tubuh serta objek material. Hal ini membawanya pada per-
tanyaan penting (yang hingga kini masih diperdebatkan): bagaimana
pikiran bekerja bersama tubuh dalam proses persepsi indrawi, emo-
si, dan sebagainya. Jawabannya melibatkan teori “roh hewani,” yakni
materi halus yang berpindah-pindah antara pikiran dan organ tubuh.
Akibatnya, ia menjelaskan banyak fungsi intelektual (persepsi, emosi,
dll.) dalam istilah yang sepenuhnya fisikal. Namun, pada saat yang
sama, ia tetap menekankan nonmaterialitas dari aktivitas berpikir itu
sendiri. Dalam terminologi filsafat tradisional, ini berarti teori tentang
dua substansi yang sepenuhnya berbeda: pikiran dan tubuh. Namun,
penting dicatat bahwa Descartes sendiri melemahkan konsep substan-
si dan mereduksinya menjadi sesuatu yang dengan sengaja dibuat sa-
mar. Karena itu, filsuf yang berpegang pada gagasan substansi sebagai
realitas akan melihat adanya dualisme substansi dalam pemikiran Des-
cartes; sementara itu, mereka yang menyoroti upayanya menjelaskan
operasi mental seperti persepsi dan emosi secara fisikal akan melihat-
nya sebagai pendukung fisikalisme.

pAuL RIcHARD BLuM —Ǻȁ



fILSAfAT pIkIRAN

 

REFERENSI

Adam, Charles and Paul Tannery, eds. 1964–1976. Oeuvres de Descar-
tes. Paris: Vrin.

Campanella, Tommaso. 1999. Compendio di filosofia della natura, eds.
Germana Ernst and Paolo Ponzio, sect. 61, 222. Santarcangelo di
Romagna: Rusconi.

Cottingham, John G., Robert Stoothoff, Dugald Murdoch, and An-
thony Kenny, trans. 1985–1991. The Philosophical Writings of
Descartes, 3 vols. Cambridge: Cambridge University Press.

Ryle, Gilbert. 1949. The Concept of Mind. London/New York: Hu-
tchinson’s University Library: 11–16.

Sepper, Denis L. 2016. “Animal Spirits.” In The Cambridge Descar-
tes Lexicon, ed. Lawrence Nolan, 26–28. New York: Cambridge
University Press.

BACAAN LANJUTAN

Ariew, Roger. 2011. Descartes among the Scholastics. Leiden/Boston:
Brill.

Cottingham, John. 1992. “Cartesian Dualism: Theology, Metaphysi-
cs, and Science.” In The Cambridge Companion to Descartes, ed.
John Cottingham, 236–57. Cambridge: Cambridge University
Press.

Hassing, Richard F. 2015. Cartesian Psychophysics and theWhole Nature
of Man: On Descartes’s Passions of the Soul. Lanham: Lexington
Books.

Markie, Peter. 1992. “The Cogito and Its Importance.” In The Cam-
bridge Companion toDescartes, ed. John Cottingham, 140–73. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

pAuL RIcHARD BLuM —ǺȂ



DuALISME SuBSTANSI DEScARTES

Ruler, Han van. 1999. “‘Something, I Know Not What’. The Con-
cept of Substance in Early Modern Thought.” In Between Demon-
stration and Imagination: Essays in the History of Science and Philo-
sophy Presented to John D. North, eds. Lodi Nauta and Arjo Vander-
jagt, 365–93. Leiden: Brill.

Specht, Rainer. 1966. Commercium mentis et corporis. Über Kausa-
lvorstellungen im Cartesianismus. Stuttgart–Bad Cannstatt: From-
mann Holzboog.

Voss, Stephen. 1993. “Simplicity and the Seat of the Soul.” In Essays
on the Philosophy and Science of René Descartes, ed. Stephen Voss,
128–41. New York: Oxford University Press.

pAuL RIcHARD BLuM —ǻǹ



2
Materialisme dan Behaviorisme

HEATHER SALAZAR

2.1 PENDAHULUAN

Dalam kontras yang sangat tajam dengan dualisme substansi Cartesian
adalah materialisme. Materialisme menolak keberadaan “pikiran” se-
bagai entitas yang terpisah dari tubuh. Menurut materialisme, konsep
“pikiran” hanyalah peninggalan masa lalu, sebelum manusia memiliki
pemahaman saintifik, dan di masa kini kata itu hanya layak dipakai
sebagai cara singkat untuk menyebut “otak” atau “perilaku.” Dengan
demikian, materialisme menyiratkan bahwa:

(1) Tidak ada pikiran murni atau jiwa di Surga, Neraka, atau bentuk
kehidupan apa pun setelah kematian.

(2) Tidak ada roh atau esensi non-material; maka praktik spiritu-
al atau latihan transformasi diri yang mengklaim dapat mem-
bawa manusia melampaui tubuh, otak, dan perilakunya adalah
omong kosong.

21



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

(3) Reinkarnasi dan pertukaran tubuh (seperti dalam film Switching
Places, Freaky Friday, atau Big) hanyalah cerita tak masuk akal.

Bagi materialisme, pikiran tidak lain adalah tubuh atau perilaku
tubuh itu sendiri; tanpa tubuh, pikiran tidak mungkin ada.

Pertimbangkan film Big. Dalam film itu, seorang anak bernama
Josh berharap bisa menjadi “dewasa” setelah berhadapan dengan me-
sin peramal di sebuah pasar malam. Keesokan harinya, ia terbangun
sebagai pria berusia 35 tahun dan tidak dikenali oleh ibunya. Ia meya-
kinkan sahabatnya bahwa ia benar-benar Josh, dan sahabatnya mem-
bantu mendapatkan pekerjaan serta apartemen. Namun, Josh tetap
belum cukup matang secara emosional untuk menyesuaikan diri de-
ngan dunia barunya. Ia membuat frustrasi teman perempuannya yang
tidak paham mengapa Josh tidak mau bersikap romantis.

Menurut tafsir umum cerita seperti Big, pikiran seseorang berisi
kenangan, cinta, ketakutan, dan sebagainya. Inilah inti dari siapa se-
seorang sebenarnya. Pikiran bersifat non-material dan tak terlihat; ia
hanya dapat dialami oleh pemiliknya. Namun, pikiran terhubung de-
ngan tubuh yang memungkinkannya berkomunikasi dan berinteraksi
dengan dunia. Beberapa tubuh memiliki pikiran (seperti manusia la-
in), dan beberapa tidak memilikinya (seperti batu). Tubuh dianggap
sekadar rumah bagi pikiran; sesuatu yang kebetulan dimiliki seseorang.
Karena itu, mungkin saja tubuh bertambah usia tetapi pikirannya tetap
sama. Inilah yang terjadi pada Josh. Pada akhirnya, Josh menemukan
kembali mesin peramal itu, berharap menjadi anak-anak lagi, dan kem-
bali ke tubuh lamanya—kini dengan pengalaman dan kebijaksanaan
dari perjalanannya.

Big memang fantasi, tetapi ia memanfaatkan keyakinan umum
bahwa diri seseorang adalah pikiran non-material dan tubuh hanyalah
wadah material yang tak memengaruhi identitas sejati seseorang. Per-
hatikan: jika dualisme salah dan tubuh serta pikiran bukanlah dua hal

HEATHER SALAZAR —ǻǻ



fILSAfAT pIkIRAN

terpisah melainkan satu, seperti klaim materialisme, maka seseorang
tidak mungkin memiliki pikiran yang sama di tubuh yang berbeda
secara drastis (atau bahkan di tubuh yang hanya berubah sedikit). Se-
bab setiap perubahan ingatan, emosi, dan pengalaman tidak terjadi di
“pikiran non-material,” melainkan dapat dijelaskan sebagai perubahan
pada tubuh, interaksi tubuh dengan dunia, atau, sebagaimana klaim
banyak materialis, perubahan pada otak.

Bayangkan Big dari sudut pandang materialis. Misalnya, ada pil
yang bisa mempercepat metabolisme dan pergantian sel tubuh sehing-
ga Josh menua sepuluh tahun dalam semalam. Pergantian sel itu akan
mengubah pikirannya sama seperti mengubah tubuhnya. Jika pikiran
identik dan dapat direduksi menjadi otak, maka pikiran (secara logis)
akan berubah setara dengan perubahan tubuh.

Hal ini sesuai dengan Hukum Leibniz (juga disebut indiscernibili-
ty of identicals), yang menyatakan bahwa jika sesuatu identik dengan
yang lain, maka keduanya harus identik dalam segala hal—jika tidak,
keduanya bukan objek yang sama, melainkan hanya mirip. Artinya,
pikiran Josh tidak lagi pikiran seorang anak, melainkan pikiran seo-
rang pria. Keinginan romantis tak lagi asing baginya, karena bahan
kimia biologis seperti testosteron yang menumbuhkan janggut juga
membangkitkan dorongan seksual. Biokimianya berubah, begitu pula
energi dan emosinya. Selain itu, massa otaknya akan lebih besar, se-
bab otak tumbuh dari masa kanak-kanak menuju dewasa. Massa otak
yang bertambah ini berarti kandungan biokimia dan sambungan neu-
ron pun berbeda. Menurut materialis, sambungan neuron itulah yang
membentuk konsep, bahasa, pemahaman, dan seterusnya. Jadi jika
tubuh Josh berubah menjadi pria, pikirannya akan berubah sama dras-
tisnya. Ia tidak mungkin bangun dengan pikiran yang sama seperti
ketika masih anak-anak.

Kisah Big bukan hanya mustahil, tapi juga omong kosong. Fakta

HEATHER SALAZAR —ǻǼ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

bahwa orang mudah menerima ceritanya dan rela “menangguhkan ke-
tidakpercayaannya” menunjukkan betapa dalamnya asumsi dualisme
tertanam dalam cara kita berpikir. Namun, bagi materialis, ini bukan
bukti bahwa materialisme salah, melainkan bukti bahwa kita mudah
tertipu dan intuisi tidak bisa dijadikan patokan kebenaran. Seandai-
nya kita lebih cerdas memahami realitas, Big akan terasa mustahil dan
membingungkan.

Ada banyak versi materialisme dan behaviorisme. Bab ini akan
membahas beberapa alasan umum mengapa paham ini dianut, serta
beberapa perkembangan historisnya yang penting.

2.2 EMPIRISISME DAN SAINS SEBAGAI PENGGANTI TUHAN

Revolusi saintifik yang dimulai pada pertengahan abad ke-16 dan ke-
majuan sains sepanjang abad ke-19 membuktikan bahwa sains adalah
cara tercepat untuk mengembangkan pengetahuan. Filsuf seperti Da-
vid Hume (1711–1796) berpendapat bahwa kita harus “menolak seti-
ap sistem… betapapun halus atau cerdiknya, jika tidak berdasar pada
fakta dan pengamatan” (Hume [1751] 1998). Ia dan para pendukung-
nya disebut kaum empirisis.

René Descartes (1596–1650), yang mendukung dualisme substan-
si, dan John Locke (1632–1704) mengembangkan teori filsafat yang
mencoba mengemukakan sejumlah pandangan filosofis dalam kerang-
ka sains, yang kala itu disebut filsafat mekanis (mechanical philosophy)—
mencari penjelasan yang tunduk pada hukum fisika. Descartes adalah
seorang rasionalis yang mengandalkan prinsip, sedangkan Locke ada-
lah seorang empirisis yang mengandalkan pengalaman sebagai bukti.
Keduanya tetap harus menunjukkan bahwa teori mereka selaras de-
ngan Tuhan dan agama yang dominan (Kristen). Namun, filsuf ge-
nerasi berikutnya mulai meninggalkan Tuhan dari pembahasan, atau
berusaha membuktikan secara teoretis bahwa masih ada ruang bagi

HEATHER SALAZAR —ǻǽ



fILSAfAT pIkIRAN

Tuhan dalam sains.
Prinsip penting dalam sains, seperti prinsip ketertutupan (closure

principle) dan keutamaan yang empiris dibanding yang teoretis, juga
menonjol dalam filsafat. Dalam sains, eksperimen dan teori bergan-
tung pada prinsip ketertutupan, yang menyatakan bahwa objek mate-
rial memiliki sebab dan akibat yang dapat dilacak di dunia fisik. Tan-
pa prinsip ini, penelitian saintifik tak ada gunanya. Misalnya, alih-alih
mengklaim bahwa penyebab penyakit adalah virus, kita bisa saja meng-
klaim itu karena murka Tuhan atau roh jahat.

Pemikiran ini perlahan membuat orang mempertanyakan kebe-
radaan Tuhan. Jika Tuhan tak lagi dibutuhkan untuk menjelaskan
dunia—jika sains mampu melakukannya tanpa bantuan Tuhan—maka
apa alasannya kita tetap percaya pada Tuhan?

Seorang empirisis akan cepat menunjukkan bahwa kita tidak bisa
melihat Tuhan, dan kita juga tidak bisa melihat pikiran. Kita mungkin
bisa melihat otak orang lain saat operasi, tetapi tidak pernah melihat
pikirannya, termasuk pikiran kita sendiri. Berdasarkan prinsip keter-
tutupan, sesuatu yang non-material tidak dapat memengaruhi sesuatu
yang material; jadi otak atau hal fisik lain lebih tepat dianggap sebagai
penyebab tindakan kita, bukan substansi non-material pikiran yang
misterius.

Prinsip Pisau Cukur Ockham—merujuk pada William Ockham
(1285–1347), filsuf abad pertengahan—menyatakan bahwa jika sesu-
atu yang berbeda jenis (misalnya yang non-material) tidak diperluk-
an untuk menjelaskan sesuatu yang material, maka ia bisa dihilangk-
an. Prinsip ini disukai dalam sains sebagai asas penjelasan yang hemat,
dan memberi filsuf alasan untuk menghapus Tuhan dan hal-hal tak
kasatmata (seperti pikiran) dari status ontologisnya sebagai objek yang
benar-benar ada. Sebaliknya, pembicaraan tentang pikiran dan peris-
tiwa mental seperti pikiran dan perasaan hanyalah cara singkat untuk

HEATHER SALAZAR —ǻǾ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

merujuk pada proses tubuh dan dunia yang dapat dijelaskan sains. Ka-
rena itu, menurut mereka, masuk akal untuk menyimpulkan bahwa
pikiran hanyalah tubuh itu sendiri, atau bahkan pikiran sama sekali
tidak ada. Pisau cukur Ockham menjadi semacam “seruan perang”
dari para filsuf, ilmuwan, dan psikolog materialis di era modern—dan
tetap bertahan hingga sekarang.

2.3 MATERIALISME

Beberapa filsuf sezaman dengan Descartes dan Locke, seperti Thomas
Hobbes (1588–1679), mulai mengikuti teori yang umumnya disebut
materialisme atau fisikalisme, yang menyatakan bahwa keseluruhan
realitas—baik dunia maupun diri kita—hanya terdiri dari hal-hal ma-
terial, dan tidak ada yang bersifat non-material. Secara historis, pi-
kiran dipandang sebagai sesuatu yang non-material, dengan sifat-sifat
non-material seperti berpikir, meyakini, dan menginginkan. Namun,
Hobbes bersikeras bahwa pikiran—bahkan Tuhan—haruslah materi-
al.

Misalnya, ketika saya memikirkan seekor kucing dan Anda juga
memikirkan seekor kucing, kita menganggap sedang memikirkan kon-
sep yang sama. Tetapi, bagaimana kita bisa benar-benar tahu dan ber-
komunikasi dengan yakin, jika pikiran itu sendiri tidak memiliki wu-
jud fisik? Bagaimana kita dapat memverifikasi bahwa kita memikirk-
an hal yang sama? Dalam kerangka materialisme, jika pikiran non-
material tidak ada, maka apa yang sebelumnya disebut “berpikir” harus
dijelaskan melalui tubuh, interaksi tubuh dengan dunia, atau, dalam
materialisme modern, melalui aktivitas saraf di otak. Apa yang kita se-
but “berpikir” hanyalah tindakan tubuh, dan ketika kita memikirkan
konsep seperti “kucing,” hal itu berpijak pada dunia material melalui
persepsi indra.

Teori identitas jenis (type identity theory) adalah pandangan materi-

HEATHER SALAZAR —ǻǿ



fILSAfAT pIkIRAN

alis yang menyatakan bahwa semua keadaan mental identik dengan je-
nis keadaan fisik tertentu. Tokoh pendukung kontemporernya, seperti
J. J. C. Smart (1920–2012) dan U. T. Place (1924–2000), berpenda-
pat bahwa sains, melalui eksperimen, akan mengungkap jenis keadaan
mental mana yang identik dengan jenis proses fisik tertentu di otak.

Penting untuk dicatat bahwa korelasi antara dua jenis keadaan ti-
dak membuktikan bahwa keduanya identik—misalnya, keadaan men-
tal “cinta” dan keadaan fisik berupa meningkatnya serotonin di otak.
Selain itu, dalam teori identitas jenis, peristiwa fisik tidak dapat dika-
takan “menyebabkan” peristiwa mental. Dipeluk seseorang tidaklah
menyebabkan timbulnya rasa bahagia; pelukan hanyalah tindakan fi-
sik yang memicu saraf tertentu di kulit mengirim sinyal ke otak dan
menghasilkan rangkaian tembakan neuron yang identik dengan rasa
bahagia itu. Baik korelasi maupun kausalitas mengasumsikan bahwa
ada dua peristiwa berbeda yang saling berhubungan. Dalam materia-
lisme, hanya ada satu jenis realitas, sehingga peristiwa mental identik
dengan peristiwa fisik.

Pemindaian otak menunjukkan proses-proses fisik yang terjadi ke-
tika orang mengalami peristiwa yang tampaknya “mental,” memperku-
at klaim teori identitas jenis bahwa peristiwa mental dan otak adalah
hal yang sama. Contoh terkenal adalah pengalaman nyeri, yang tam-
paknya merupakan perasaan non-material. Menurut teori ini, nyeri
sepenuhnya identik dengan peristiwa fisik berupa tembakan serabut
C (C-fibers) di otak. Ketika serabut C menembak, seseorang sedang
merasa nyeri.

Terkadang seseorang mungkin tidak engah akan rasa nyerinya—
misalnya, ketika perhatiannya teralih atau ada proses neurologis lain
yang menutupi pengalaman nyeri itu. Bayangkan seseorang yang kepa-
lanya tertimpa batu besar: ia terluka, serabut C-nya menembak, tetapi
ia kemudian pingsan. Ia tetap “mengalami” rasa nyeri, hanya saja ia

HEATHER SALAZAR —ǻȀ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

tidak menyadarinya. Atau bayangkan seseorang yang digigit hiu, ber-
hasil lolos, tapi karena suhu laut yang sangat dingin, anggota tubuhnya
mati rasa. Dalam kasus ini, ada proses fisik lain yang menunda atau
menutupi tembakan serabut C, sehingga rasa nyeri baru terasa setelah
ia keluar dari air.

Namun, teori identitas jenis mendapat banyak serangan yang begi-
tu kuat hingga banyak pendukungnya mengubah pandangannya. Sa-
lah satu kritik paling mematikan didasarkan pada kenyataan bahwa
rasa nyeri dapat terjadi pada berbagai jenis otak yang berbeda. Hewan
jelas merasakan nyeri seperti kita, namun otak, koneksi, dan biokimia
mereka sangat berbeda dengan manusia. Jadi, peristiwa mental seperti
nyeri tidak bisa direduksi hanya pada satu jenis peristiwa otak manusia.

Hilary Putnam (1926–2016) berargumen bahwa fakta ini seharus-
nya membuat kita meninggalkan gagasan identitas jenis antara mental
dan fisik (Putnam 1967). Sebab, penjelasan tentang peristiwa mental
harus bisa menjelaskan bagaimana peristiwa yang serupa terjadi pada
beragam makhluk fisik yang sangat berbeda. Kita bahkan bisa memba-
yangkan makhluk dari planet lain yang berbasis silikon, bukan karbon,
yang juga mengalami rasa nyeri, meski sistem mereka sama sekali ber-
beda dari otak dan sistem saraf manusia.

Untuk menghindari kritik ini, sebagian beralih ke teori identitas
token (token identity theory), yang menyatakan bahwa semua peristiwa
mental dapat direduksi ke keadaan otak tertentu, tetapi identitas itu ti-
dak niscaya diwujudkan oleh keadaan otak yang sama atau serupa pada
semua orang, bahkan pada orang yang sama di waktu berbeda. Pen-
jelasan teori ini beragam, dan sering kali bersinggungan dengan teori
lain seperti fungsionalisme atau dualisme sifat, sehingga tidak dibahas
lebih jauh di sini.

Meskipun banyak yang menganggap teori identitas jenis bermasa-
lah, ada bentuk materialisme yang jauh lebih radikal dan kesimpulan-

HEATHER SALAZAR —ǻȁ



fILSAfAT pIkIRAN

nya bahkan lebih bertentangan dengan intuisi kita. Alih-alih membe-
bani diri dengan upaya menjelaskan hubungan antara peristiwa mental
dan otak, para penganutnya mengklaim bahwa semuanya murni fisik.
Tidak ada pikiran, tidak ada emosi, tidak ada mental. Segala sesuatu
hanyalah akibat dari otak dan proses fisik lainnya. Pandangan ini dise-
but materialisme eliminatif atau materialisme reduktif. Pandangan ini
tidak hanya menyatakan bahwa pikiran harus dijelaskan secara konsis-
ten dalam sains seperti yang diyakini Descartes dan Locke, atau bahwa
pikiran bagian dari ranah fisik seperti klaim teori identitas jenis, tetapi
juga menegaskan bahwa pikiran sama sekali tidak ada.

Tokoh kontemporer materialisme eliminatif, Paul Churchland dan
Patricia Churchland, menjelaskan persepsi kita tentang dunia sepenuh-
nya melalui neurologi. Bagi materialis eliminatif, rasa nyeri hanyalah
ilusi: kita terbiasa menyebut “nyeri” pada hal-hal tertentu, padahal pa-
da dasarnya yang ada hanyalah peristiwa fisik. Dalam diskusi dengan
Dalai Lama, Patricia Churchland bahkan menyatakan ia tidak bisa me-
ngatakan memiliki “cinta” terhadap anaknya—karena cinta hanyalah
ilusi—dan keyakinan orang awam yang menganggap ada cinta dan
emosi lain adalah keliru (Houshmand, Livingston, & Wallace 1999).
Menurut mereka, psikologi awam (folk psychology), yakni teori pikir-
an berbasis intuisi orang biasa yang tidak memahami sains, hanyalah
mitos yang menyenangkan.

Materialisme eliminatif adalah pandangan paling ekstrem yang me-
nentang dualisme substansi. Ia benar-benar menghapus keberadaan
pikiran, dan bersamanya, semua ciri mentalitas: pengalaman, pemikir-
an, bahkan tindakan. Memang, materialisme eliminatif menjelaskan
segala hal dalam kerangka saintifik, tetapi dengan biaya besar—yaitu
mengorbankan intuisi, pikiran, perasaan, dan bahkan konsep diri kita.
Ia justru menghapus sebagian besar hal yang seharusnya ingin dipaha-
mi oleh teori pikiran. Banyak filsuf berpendapat bahwa pisau cukur

HEATHER SALAZAR —ǻȂ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

Ockham sudah digunakan secara berlebihan jika sebagian besar hal
yang ingin dijelaskan malah dihapus begitu saja. Sebuah teori pikiran
yang mampu mengembalikan lebih banyak aspek kehidupan sehari-
hari, dan menjelaskannya dalam kerangka saintifik, dianggap lebih la-
yak demi mempertahankan kehidupan dan makna dari apa yang orang
pikirkan, lakukan, dan ucapkan.

2.4 BEHAVIORISME DAN PENGANUT POSITIVISME LOGIS

Dalam tradisi empirisisme, muncul sebuah aliran yang mencoba me-
nempatkan pikiran dalam ranah dunia material. Caranya bukan de-
ngan menyamakan keduanya, tetapi dengan menjelaskan pikiran se-
penuhnya melalui perilaku dan peristiwa fisik. Behaviorisme logis ber-
pendapat bahwa peristiwa mental (misalnya rasa nyeri) harus dipahami
sebagai serangkaian perilaku—seperti mengucapkan “aduh,” berteriak,
atau meringis setelah dipukul. Dengan cara ini, rasa nyeri sepenuhnya
dapat dijelaskan dalam kerangka saintifik yang konkret, dapat diamati,
dan dapat dikomunikasikan dengan jelas oleh semua orang.

Kaum positivis logis—mulai dari Lingkaran Wina di tahun 1922
hingga berkembang di Amerika Serikat pada 1950-an—berpikir bah-
wa jika mereka dapat meniru metode sains, maka kemajuan filsafat
juga akan segera tercapai. Tokoh seperti Otto Neurath (1882–1945)
dan Rudolph Carnap (1891–1970) melakukan analisis ketat untuk me-
nunjukkan bahwa pikiran dan objek-objek yang tidak dapat diamati
maupun diverifikasi secara saintifik pada dasarnya tidak ada. Menurut
mereka, hal-hal yang kita anggap non-material dapat dibangun sepe-
nuhnya dari objek dan proses material. Sebagian bahkan berpendapat
bahwa semua pembicaraan tentang hal-hal non-material harus dihapus
dari bahasa kita. Pengaruh mereka besar sekali, sehingga lanskap filsa-
fat Barat pada abad ke-20 bergeser ke arah filsafat bahasa. Periode po-
sitivisme logis ini juga dikenal sebagai “balikan bahasa” abad tersebut.

HEATHER SALAZAR —Ǽǹ



fILSAfAT pIkIRAN

Beberapa filsuf terpenting abad ke-20, seperti Ludwig Wittgenstein
(1889–1951) dan W.V.O. Quine (1908–2000), memiliki hubungan
erat dengan Lingkaran Wina dan positivisme logis.

Para positivis logis seolah-olah menemukan solusi untuk dilema
tentang makna ucapan manusia dan cara mengintegrasikan ranah men-
tal ke dalam ranah fisik. Alih-alih menganggap semua hal yang berhu-
bungan dengan pikiran sebagai ilusi atau salah, mereka mengusulkan
agar pembicaraan tentang pikiran diterjemahkan ke dalam pembicara-
an tentang perilaku. Dengan demikian, pikiran dipandang berada di
dalam ranah tindakan. Argumennya begini: kita tidak perlu mengha-
pus semua pembicaraan tentang pikiran atau pikiran kita sendiri, dan
kita tidak perlu mengatakan bahwa semua hal yang berkaitan dengan
itu adalah salah. Hanya saja, makna dari semua kata dan konsep ter-
sebut tidak persis seperti yang terlihat pada awalnya. Sesungguhnya,
kata-kata itu hanyalah semacam singkatan untuk hal-hal yang dapat
diamati secara empiris—dan yang paling utama adalah perilaku kita.

Lagipula, kita tidak bisa melihat pikiran kita sendiri, dan tampak-
nya selama ini pembicaraan kita tentang hal-hal mental sebenarnya
didasarkan pada pengamatan terhadap perilaku. Ketika saya berkata,
“Ibu sedang marah,” maksud saya adalah bahwa ia sedang bertindak de-
ngan cara tertentu: tidak tersenyum, mengernyitkan dahi, jarang ber-
bicara, dan sebagainya. Dengan cara ini, banyak hal yang kita ucapkan
bisa dianggap benar, dan semuanya didasarkan pada bukti empiris—
yakni bukti yang selalu kita peroleh dari mengamati perilaku orang.

Menurut behaviorisme logis, jika pembicaraan tentang pikiran ti-
dak dapat diterjemahkan ke dalam pembicaraan tentang perilaku, ma-
ka pembicaraan tersebut tidak bermakna, sama seperti puisi omong ko-
song “Jabberwocky” karya Lewis Carroll. Puisi itu terdengar seperti ter-
susun dengan baik dan mirip kata-kata nyata—dimulai dengan “Twas
bryllyg, and the slythy toves” (Carroll dan Tenniel, 1872). Orang se-

HEATHER SALAZAR —ǼǺ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

ring menafsirkannya dan bereaksi secara emosional, tetapi sebenarnya
tidak berarti apa-apa. Penganut behaviorisme logis bahkan mengang-
gap puisi, seni, dan sebagian besar sastra berada dalam kategori ini:
menghibur, tetapi tidak bermakna.

Namun, behaviorisme logis segera diterpa gelombang kritik paling
menentukan dalam sejarah filsafat. Suatu pandangan filosofis biasanya
akan disempurnakan dan tetap memiliki pengikut meski berkurang
atau bertambah. Akan tetapi, positivisme logis dan behaviorisme logis
ini dihantam oleh kritik inkonsistensi yang begitu kuat hingga hampir
mustahil untuk mempertahankannya.

Ada dua keberatan teoretis yang sangat meruntuhkan behavioris-
me logis. Pertama, keberatan yang terkait dengan prinsip verifikasi
(verificationism). Banyak kaum positivis logis, termasuk Carl Hem-
pel (1905–1997), berpendapat bahwa semua kebenaran bergantung
pada kemampuannya untuk diverifikasi—entah secara analitis (berda-
sarkan makna atau definisi) atau secara sintetis (berdasarkan pengalam-
an) (Hempel, 1980). Rudolph Carnap, meskipun anggota Lingkaran
Wina, menyadari bahwa tuntutan verifikasi terlalu ketat untuk dipe-
nuhi oleh proposisi apa pun, sehingga ia menghabiskan sebagian besar
kariernya mencoba berbagai kriteria baru demi menyelamatkan teori
ini dari kritik. Hilary Putnam berargumen bahwa prinsip verifikasi
sendiri tidak dapat diverifikasi, sehingga “menyangkal dirinya sendiri”
(self-refuting) (Putnam, 1983).

Kedua, para penganut behaviorisme logis gagal memberikan syarat
perilaku yang niscaya dan memadai untuk menerjemahkan pembicara-
an tentang pikiran ke dalam pembicaraan tentang perilaku. Peter Ge-
ach (1916–2013) mengajukan kritik bahwa mustahil mendefinisikan
keyakinan atau keadaan mental lainnya hanya melalui perilaku. Segala
sesuatu yang dilakukan seseorang—atau yang ia cenderung lakukan—
bergantung pada keyakinan dan keinginannya. Jadi, mendefinisikan

HEATHER SALAZAR —Ǽǻ



fILSAfAT pIkIRAN

satu keyakinan berdasarkan perilaku tertentu hanya akan menunda ma-
salah, karena perilaku itu sendiri akan merujuk pada keyakinan dan ke-
inginan lain. Dengan kata lain, definisinya bersifat melingkar (Geach,
1957).

Keberatan lain menyatakan bahwa perilaku tidak selalu niscaya,
dan juga tidak selalu memadai, untuk menjelaskan makna konsep men-
tal. Keberatan ini menyerang bentuk kuat behaviorisme logis, yaitu
pandangan bahwa ada syarat niscaya dan memadai dalam perilaku un-
tuk mendefinisikan mentalitas. Untuk membantah klaim kememada-
ian perilaku, cukup menunjukkan contoh perilaku yang tampak me-
nunjukkan adanya pikiran, padahal tidak ada pikiran. Ned Block, mi-
salnya, membayangkan boneka yang dikendalikan lewat radio oleh pi-
kiran dari luar tubuh boneka tersebut: boneka itu tampak “berpikir”
tetapi sebenarnya tidak (Block, 1981).

Sebaliknya, untuk membantah klaim bahwa perilaku adalah sya-
rat niscaya bagi mentalitas (pandangan yang lebih lemah), kita perlu
contoh aktivitas berpikir tanpa adanya perilaku. Contohnya sulit dite-
mukan, tetapi jika ada pikiran tanpa tubuh (disembodied mind ) atau
objek yang berpikir tanpa berperilaku, itu akan menjadi sanggahan.
Hilary Putnam membayangkan dunia yang di dalamnya orang mera-
sakan nyeri tetapi terlatih untuk menyembunyikan perilaku nyeri me-
reka (Putnam, 1963). Fakta bahwa kita bisa membayangkan dunia
seperti ini menunjukkan bahwa rasa nyeri tidak niscaya terikat seca-
ra konseptual pada perilaku, meskipun di dunia kita, keduanya sering
muncul bersamaan secara kebetulan. Ludwig Wittgenstein—yang se-
belumnya dianggap pendukung positivisme logis dan behaviorisme—
akhirnya pun meninggalkan pandangan seperti behaviorisme, dan me-
ngembangkan teori yang menempatkan pikiran sebagai sesuatu yang
terpisah dan independen dari deskripsi kita tentangnya.

HEATHER SALAZAR —ǼǼ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

2.5 KESIMPULAN

Saat ini, pandangan materialis dan behavioris memang menonjol da-
lam sains, tetapi tidak begitu dalam filsafat. Para ahli biologi dan saraf
terus berupaya keras mengungkap misteri perilaku dan otak. Setiap
penemuan baru yang mereka hasilkan membantu membangun dasar
yang lebih kuat bagi filsafat pikiran yang sepenuhnya empiris. Namun,
penelitian empiris saja tidak akan pernah cukup untuk benar-benar
menopang teori materialis atau behavioris tentang pikiran. Baik teori
radikal eliminativisme (yang berupaya menunjukkan bahwa pikiran ti-
dak ada) maupun teori identitas (yang menganggap peristiwa mental
selalu identik dengan peristiwa fisik) tetap memerlukan argumen filo-
sofis yang meyakinkan untuk membuktikan bahwa pikiran hanyalah
tambahan yang tidak perlu dalam ontologi kita.

Faktanya, para ilmuwan sendiri masih bergantung pada laporan
diri (self-report) tentang perasaan dan pikiran, bahkan ketika mereka
melakukan penelitian yang mencoba menunjukkan bahwa pikiran da-
pat direduksi menjadi otak. Perubahan cara kita mempelajari tubuh
dan otak yang sepenuhnya mengabaikan laporan perasaan dan pikiran
tampaknya masih jauh dari terwujud.

Masalahnya, bukti tentang cara kerja tubuh dan otak—semaju apa
pun—tidak akan pernah cukup, dengan sendirinya, untuk membuk-
tikan secara pasti bahwa pikiran dapat direduksi menjadi tubuh dan
otak. Sains saja tidak dapat membuktikan secara konklusif bahwa pi-
kiran sama dengan tubuh atau otak. Hingga saat ini, pisau cukur Oc-
kham belum berhasil “mencukur” kebutuhan untuk berbicara tentang
pikiran bagi sebagian besar filsuf.

Mungkin suatu hari nanti, cara manusia berhubungan dengan diri
sendiri dan dengan sesama akan semakin sedikit bergantung pada pera-
saan dan pikiran, dan lebih bergantung pada reaksi dan perilaku. Bisa
jadi, seperti yang diduga, kondisi manusia pada masa lalu memang se-

HEATHER SALAZAR —Ǽǽ



fILSAfAT pIkIRAN

perti itu—lebih mengandalkan naluri dalam asal-usulnya. Namun, se-
kalipun benar, pengamatan tentang asal-usul kehidupan manusia tidak
serta-merta menunjukkan bahwa kondisi manusia saat ini sepenuhnya
bersifat material.

Sebagian orang mungkin berpendapat bahwa evolusi menuju ke-
tergantungan pada pikiran non-material merupakan kemajuan bagi
spesies kita. Sebaliknya, ada pula yang berpendapat bahwa evolusi me-
nuju pikiran yang tampaknya non-material justru menunjukkan ting-
kat kecanggihan otak. Perdebatan ini kemungkinan akan terus berlang-
sung sampai tiba saatnya pembicaraan tentang pikiran non-material
dianggap tidak lagi diperlukan.

HEATHER SALAZAR —ǼǾ



MATERIALISME DAN BEHAvIORISME

REFERENSI

Block, Ned. 1981. “Troubles with Functionalism.” In Minnesota Stu-
dies in the Philosophy of Science IX, ed. C. Wade Savage, 261–325.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Carroll, Lewis and John Tenniel. 1872. Through the Looking-Glass:
And What Alice Found There. London: Macmillan.

Geach, Peter. 1957. Mental Acts: Their Content and Their Objects.
London: Routledge & Kegan Paul.

Hempel, Carl. 1980. “The Logical Analysis of Psychology.” In Rea-
dings in Philosophy of Psychology, ed. Ned Block, 1–14. Cambridge:
Harvard University Press.

Houshmand, Zara, Robert Livingston, and B. Alan Wallace, eds. 1999.
Consciousness at the Crossroads: Conversations with the Dalai Lama
on Brain Science and Buddhism. Ithaca: Snow Lion Publications.

Hume, David. (1751) 1998. An Enquiry Concerning the Principles of
Morals, ed. Tom L. Beauchamp, 1.10. Oxford: Oxford University
Press.

Putnam, Hilary. 1983. “Philosophers and Human Understanding.”
InRealism and Reason: Philosophical Papers, Vol. 3, 184–204. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Putnam, Hilary. 1967. “Psychological Predicates.” In Art, Mind, and
Religion, eds. W. H. Capitan and D. D. Merrill, 37–48. Pittsburgh:
University of Pittsburgh Press.

Putnam, Hilary. 1963. “Brains and Behaviour.” In Analytical Philoso-
phy, ed. R. J. Butler, 1–19. Malden, MA: Wiley Blackwell.

BACAAN LANJUTAN

Churchland, Paul. 1989. A Neurocomputational Perspective. Cambri-
dge, MA: MIT Press.

Churchland, Patricia. 1986. Neurophilosophy: Toward a Unified Scien-

HEATHER SALAZAR —Ǽǿ



fILSAfAT pIkIRAN

ce of the Mind/Brain. Cambridge, MA: MIT Press.
Hempel, Carl. 1966. Philosophy of Natural Science. Englewood Cliffs,

NJ: Prentice-Hall.
Putnam, Hilary. 1975. Mind, Language and Reality: Philosophical Pa-

pers, Vol. 2. Cambridge: Cambridge University Press.
Ryle, Gilbert. 1949. The Concept of Mind. London: Hutchison.
Quine, W. V. O. 1966. “On Mental Entities.” In The Ways of Paradox.

Random House.
Searle, John. 1997. The Mystery of Consciousness. New York: The New

York Review of Books.
Sellars, Wilfrid. 1956. “Empiricism and the Philosophy of Mind.” In

The Foundations of Science and the Concepts of Psychology and Psycho-
analysis: Minnesota Studies in the Philosophy of Science (Volume 1),
eds. Herbert Feigl and Michael Scriven, 253–329. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Smart, J. J. C. 1959. “Sensations and Brain Processes.” Philosophical
Review 68 (April): 141–156.

Stich, Stephen. 1983. From Folk Psychology to Cognitive Science. Cam-
bridge, MA: MIT Press.

HEATHER SALAZAR —ǼȀ





3
Fungsionalisme

jASON NEwMAN

3.1 PENDAHULUAN

Saat melewati Selat Messina, di antara daratan Italia dan pulau Sisilia,
Homer menceritakan bahwa Odysseus berhadapan dengan dua mon-
ster, Scylla dan Charybdis, yang masing-masing berada di sisi berbeda.
Jika Odysseus ingin lolos, ia harus memilih di antara dua pilihan yang
sama-sama buruk; sebab jika ia menghindari yang satu, ia justru masuk
dalam jangkauan yang lain.

Di satu sisi selat, ada Charybdis yang meraung, yang dapat me-
nenggelamkan seluruh kapal Odysseus bagaikan pusaran air raksasa.
(Pernahkah Anda dihadapkan pada pilihan yang begitu buruk hingga
sulit dipercaya bahwa Anda benar-benar harus mempertimbangkan-
nya? Inilah situasi suram yang dialami Odysseus.) Di sisi lainnya, na-
sib tak jauh lebih baik menantinya dan kru yang sudah lelah perang:
ada Scylla yang buas, yang tampak sebagai pilihan lebih “baik” hanya
bila dibandingkan dengan Charybdis.

39



fuNgSIONALISME

Homer menceritakan bahwa kapal itu memang berhasil lolos, teta-
pi dengan kehilangan para awak yang dicengkeram dari geladak kapal
lalu dimakan hidup-hidup. Enam orang direnggut, satu orang untuk
setiap kepala Scylla. Benar-benar hanya lebih baik jika dibandingkan.

Dalam bab ini kita akan membahas teori pikiran yang dikenal se-
bagai fungsionalisme, yaitu pandangan bahwa pikiran sesungguhnya
adalah sistem fungsional—seperti sistem komputasi yang kita gunak-
an setiap hari, hanya jauh lebih kompleks. Kaum fungsionalis meng-
klaim menempuh jalan tengah antara materialisme (yang telah diba-
has dalam Bab 2)—yakni tesis bahwa pikiran adalah otak dan keadaan
mental adalah keadaan otak—dan behaviorisme (juga dibahas dalam
Bab 2)—yakni tesis bahwa keadaan mental adalah keadaan perilaku
atau kecenderungan untuk berperilaku dengan cara tertentu.

3.2 MENGHINDARI MATERIALISME

Di satu sisi ada materialisme, yang harus kita hindari karena tampak-
nya tidak ada identitas ketat antara keadaan mental dan keadaan otak.
Meski Freya, seorang manusia, sangat berbeda dengan seekor kelinci
liar dalam banyak hal, kita tetap berpikir bahwa keduanya bisa sama-
sama merasakan sakit fisik.

Misalnya, saat mengganti senar gitarnya, Freya terkena serpihan lo-
gam kecil dari senar D yang menancap di ujung jari manisnya. Ia me-
ringis kesakitan. Secara fisiologis dan neurologis, banyak hal terjadi—
mulai dari kerusakan jaringan akibat serpihan logam, hingga akhirnya
Freya meringis karena rasa sakit tersebut. Semuanya berlangsung ha-
nya dalam hitungan milidetik.

Sekarang bayangkan seekor kelinci liar yang sedang mencari mak-
an lalu secara tidak sengaja menginjak sisi tajam biji pinus. Kelinci
itu menjerit kecil, memejamkan mata, dan cepat melompat menja-
uh. Rantai peristiwa fisiologis dan neurologis yang sangat mirip tentu

jASON NEwMAN —ǽǹ



fILSAfAT pIkIRAN

terjadi—dari pijakan yang menyakitkan hingga lompatan menjauh ka-
rena rasa sakit. Namun, meskipun otak kelinci liar mirip dengan otak
manusia, tidak masuk akal untuk menganggap bahwa Freya dan kelin-
ci itu berada dalam keadaan otak yang sama.

Akan tetapi, kita tetap ingin mengatakan bahwa mereka berada da-
lam keadaan mental yang sama, yakni sama-sama merasa sakit. Karena
keadaan sakit yang sama dapat terwujud dalam berbagai jenis otak, ki-
ta dapat mengatakan bahwa keadaan mental seperti rasa sakit dapat
direalisasikan secara jamak (multiply realizable). Ini kabar buruk bagi
materialisme: tampaknya keadaan otak dan keadaan mental tidaklah
identik.

3.3 MENGHINDARI BEHAVIORISME

Sekarang mari kita menoleh ke arah behaviorisme, meskipun dengan
setengah mata. Namun, di sini kita juga menemukan klaim identitas
yang mencurigakan—kali ini antara keadaan mental, seperti keyakin-
an Freya bahwa rumahnya berwarna abu-abu, dan keadaan perilaku
atau kecenderungan untuk berperilaku dalam kondisi tertentu.

Sebagai contoh, jika Freya ditanya warna rumahnya, ia cenderung
menjawab, “Abu-abu.” Tetapi, sama seperti halnya keadaan mental
dan keadaan otak, keyakinan Freya bahwa rumah Kolonialnya dicat
abu-abu asli sejak pertama kali dibangun dan dicat pada 1810, serta
kecenderungan perilakunya yang terkait, ternyata bisa terpisah. Hal
ini menunjukkan bahwa keduanya tidak bisa dianggap identik.

Bayangkan Freya ingin mengadakan pesta pindah rumah dan me-
nulis dalam undangan bahwa rumahnya adalah “satu-satunya rumah
Kolonial besar berwarna abu-abu di Jalan Jones. Tak mungkin terle-
wat.” Kita akan berkata bahwa Freya tidak akan menulis demikian de-
ngan tulus jika ia tidak benar-benar mempercayainya. Dan kita tidak
punya alasan untuk mencurigainya berbohong.

jASON NEwMAN —ǽǺ



fuNgSIONALISME

Lebih jauh lagi, kita ingin mengatakan bahwa keyakinan Freya bah-
wa rumah Kolonialnya besar, berwarna abu-abu, dan satu-satunya di
Jalan Jones setidaknya menjadi salah satu penyebab ia menuliskan ke-
terangan tersebut dalam undangan. Tetapi jika keadaan mental (keya-
kinannya) yang menyebabkan perilaku itu, maka keadaan mental dan
keadaan perilaku (menuliskan keterangan dalam undangan) jelas tidak
bisa identik.

Memang benar bahwa Freya mungkin memiliki kecenderungan
untuk memberi keterangan seperti itu berdasarkan keyakinannya, se-
bagaimana diprediksi oleh behaviorisme; dan memang kecenderung-
an ini mungkin berjalan beriringan dengan keyakinan Freya. Namun,
jika kita ingin merujuk pada keyakinan Freya untuk menjelaskan pe-
rilakunya —dan memang begitulah biasanya yang kita lakukan ketika
mengatakan bahwa keyakinan atau keadaan mental menyebabkan peri-
laku kita—maka kita harus menganggap keduanya berbeda. Jika tidak,
penjelasan kausal kita akan menjadi lingkaran setan.

Lingkaran itu terjadi karena hal yang hendak dijelaskan—yakni
perilaku Freya yang menggambarkan rumah Kolonialnya—adalah hal
yang sama dengan sesuatu yang seharusnya menjelaskannya secara ka-
usal, yaitu keyakinan Freya tentang rumah Kolonial tersebut. Lingkar-
an ini menjadi berbahaya karena pada akhirnya tidak ada yang benar-
benar terjelaskan. Jadi, kaum behavioris, seperti halnya kaum materi-
alis, tampaknya melihat identitas pada sesuatu yang sebenarnya tidak
identik.

3.4 TIDAK ADA JALAN MUNDUR: PIKIRAN ITU ALAMIAH

Tujuan fungsionalisme adalah merumuskan sebuah alternatif dari dua
teori pikiran di atas, yang tetap memiliki janji penting: memperlaku-
kan pikiran sebagai bagian sepenuhnya dari dunia alamiah. Dari kega-
galan materialisme dan behaviorisme, kita tidak boleh mundur kem-

jASON NEwMAN —ǽǻ



fILSAfAT pIkIRAN

bali ke pandangan dualisme Cartesian yang bermasalah (dibahas pada
Bab 1). Dalam pandangan itu, akan kembali menjadi misteri bagai-
mana keyakinan Freya tentang rumah Kolonialnya bisa memengaruhi
perilaku fisiknya, sebab keyakinan dan perilaku fisiknya dianggap ber-
ada di “dua ranah eksistensi” yang berbeda. Namun, ada jalan ketiga
untuk memahami keyakinan seperti milik Freya.

3.5 FUNGSIONALISME SEBAGAI JALAN TENGAH

Jalan kita di antara dua monster tadi adalah dengan serius mempertim-
bangkan gagasan—yang mungkin terasa berbahaya—bahwa pikiran
sebenarnya adalah mesin komputasi. Di Inggris, Alan Turing (1912–
1954) meletakkan dasar bagi gagasan ini lewat karya monumentalnya
tentang hakikat mesin komputasi dan kecerdasan (1936; 1950). Tu-
ring membayangkan sebuah mesin komputasi yang begitu kuat sehing-
ga dapat menjalankan fungsi apa pun yang dapat dihitung oleh manu-
sia, baik secara sadar—misalnya di kelas matematika—maupun secara
bawah sadar—misalnya perhitungan yang dilakukan tubuh ketika se-
seorang menyeberangi ruangan dari satu sisi ke sisi lain.

Apa yang kemudian disebut sebagai “mesin Turing” adalah model
komputer abstrak yang dirancang untuk menggambarkan batas-batas
dari apa yang bisa dihitung (computability). Tentu saja makhluk berpi-
kir seperti manusia bukanlah sesuatu yang abstrak. Mesin Turing sen-
diri bukanlah mesin yang bisa berpikir, tetapi sejauh keadaan mental
dapat dipahami secara koheren sebagai keadaan komputasional, ma-
ka mesin Turing atau model yang terinspirasi dari mesin Turing bisa
memberikan penjelasan yang mencerahkan tentang pikiran.

Gagasan Turing ini kemudian dikembangkan di Amerika Serikat
oleh filsuf Hilary Putnam (1926–2016). Fungsionalisme memperla-
kukan pikiran sebagai fenomena alamiah—berlawanan dengan dua-
lisme Cartesian; memperlakukan keadaan mental, seperti rasa sakit,

jASON NEwMAN —ǽǼ



fuNgSIONALISME

sebagai sesuatu yang dapat direalisasikan dalam berbagai jenis otak—
berlawanan dengan materialisme; dan menganggap keadaan mental
sebagai penyebab perilaku—berlawanan dengan behaviorisme.

Dalam bentuk paling sederhana, fungsionalisme adalah tesis bah-
wa pikiran adalah sebuah sistem fungsional, semacam sistem operasi
dalam komputer. Keadaan mental seperti keyakinan, keinginan, dan
pengalaman inderawi hanyalah keadaan fungsional, mirip dengan in-
put dan output dalam sistem operasi tersebut. Versi sederhana dari
fungsionalisme ini bahkan sering disebut sebagai “fungsionalisme me-
sin” atau “fungsionalisme input-output” untuk menekankan sisi me-
kanis dari teori tersebut.

3.6 TIDAK ADA YANGMENGEJUTKAN: PIKIRANDALAMFUNGSIO-
NALISME ADALAH PIKIRAN ALAMIAH

Kaum fungsionalis berpendapat bahwa jika kita memahami pikiran de-
ngan cara ini—yaitu secara mendasar sebagai input dan output dalam
sebuah sistem kompleks namun sepenuhnya alamiah—maka kita bi-
sa mengakui realitas pikiran, sekaligus realitas kehidupan mental kita.
Dengan begitu, kita terhindar dari kekhawatiran bahwa pikiran itu ter-
lalu “misterius” atau bahwa entah bagaimana caranya bisa berinteraksi
dengan benda fisik—sebuah kegelisahan yang nyata dalam teori dualis-
me Cartesian, yang menuntut kita melihat pikiran dan materi sebagai
dua jenis substansi yang benar-benar berbeda.

Dalam kerangka fungsionalisme, pertanyaan “bagaimana mung-
kin” mengenai interaksi antara pikiran dan materi sama sekali tidak
muncul—tak lebih rumit daripada interaksi antara perangkat lunak
dan perangkat keras dalam komputer. Jadi, dalam pandangan fungsio-
nalis tentang pikiran, kabut misteri itu tersingkap, dan jalan ke depan
menjadi terang.

jASON NEwMAN —ǽǽ



fILSAfAT pIkIRAN

3.7 KETERWUJUDAN JAMAK

Mari kita gunakan eksperimen pikiran kita sendiri untuk menjelaskan
teori pikiran versi fungsionalisme. Bayangkan Freya memasak sarapan
hangat di hari Minggu, lalu duduk di meja teras menikmati matahari
musim semi. Keyakinan Freya bahwa “orak-arik tahu saya ada di atas
meja di depan saya” dapat dipahami kira-kira seperti ini: sebagai OUT-
PUT dari satu keadaan mental—yaitu penglihatannya atas sarapannya
di atas meja—dan sekaligus sebagai INPUT bagi keadaan lain, terma-
suk keyakinan-keyakinan lain yang dimiliki atau dapat disimpulkan
oleh Freya (“ada sesuatu di atas meja di depan saya,” dan seterusnya)
serta perilaku-perilaku tertentu (misalnya, menusukkan garpu ke orak-
arik tahu itu dan memakannya dengan lahap).

Perhatikan baik-baik: kita sama sekali tidak menyebutkan apa pun
mengenai kerja korteks sensorik atau thalamus Freya, atau peran ba-
tang dan kerucut pada retina matanya, dalam membuatnya percaya
pada apa yang ia lihat. Keyakinannya diidentifikasi hanya berdasarkan
peran fungsional atau kausalnya. Hal ini tampaknya menunjukkan
bahwa keyakinan Freya tentang sarapannya dapat direalisasikan dalam
banyak cara (multiply realizable), sama seperti rasa sakit.

Ingat kembali pembahasan kita sebelumnya tentang perbedaan pen-
ting antara otak kelinci dan otak manusia. Meski berbeda, kita tetap
mengatakan bahwa baik Freya maupun kelinci itu bisa sama-sama me-
rasa sakit. Dengan kata lain, rasa sakit dapat direalisasikan secara ja-
mak. Artinya, untuk merasakan sakit tidak diperlukan bentuk realisa-
si yang spesifik; cukup ada mekanisme apa pun yang memadai untuk
mewujudkannya.

Poin ini juga menunjukkan bahwa mekanisme realisasi bagi ke-
yakinan Freya tentang sarapannya—sama halnya dengan rasa sakit—
tidak harus berupa keadaan otak. Inilah masalah besar bagi materialis-
me. Karena keyakinan, keinginan, dan pengalaman indrawi diidenti-

jASON NEwMAN —ǽǾ



fuNgSIONALISME

fikasi berdasarkan peran fungsional atau kausalnya, kaum fungsionalis
tidak mengalami kesulitan sedikit pun untuk menjelaskan mengapa
keadaan mental dapat direalisasikan dalam berbagai cara.

3.8 PENYEBAB RIIL: PIKIRAN DALAM FUNGSIONALISME MENYE-
BABKAN PERILAKU

Kita juga telah melihat bahwa dalam pandangan behaviorisme, kea-
daan mental tidak bisa dianggap sebagai penyebab perilaku kita. Se-
bab, menurut behaviorisme, keadaan mental tidak lebih dari perila-
ku kita (atau kecenderungan untuk berperilaku tertentu dalam kon-
disi tertentu). Dalam upayanya untuk menyingkirkan misteri pikiran
secara umum dan pikiran individu secara khusus, serta agar keadaan
mental seperti keyakinan dan rasa sakit dapat masuk dalam kerangka
ilmiah, kaum behavioris justru melangkah terlalu jauh dari dualisme
Cartesian—hingga akhirnya tidak menyisakan apa pun dalam diri kita
yang bisa menjadi penyebab perilaku kita sendiri.

Fungsionalisme memahami, sebagaimana behaviorisme, bahwa ada
hubungan erat antara keyakinan, keinginan, dan rasa sakit di satu sisi,
dengan perilaku di sisi lain. Namun, bedanya, hubungan itu adalah
hubungan fungsional atau kausal, bukan hubungan identitas. Karena
keadaan mental (seperti keyakinan Freya bahwa “orak-arik tahu saya
ada di atas meja di depan saya”) diidentifikasi melalui peran fungsional
atau kausalnya dalam sistem yang lebih besar dari input dan output, ba-
ik keadaan mental maupun keadaan perilaku, kaum fungsionalis tidak
menghadapi masalah untuk menjelaskan bagaimana keadaan mental
memainkan peran kausal dalam penjelasan perilaku kita sendiri.

Dengan demikian, dalam teori pikiran fungsionalis, keadaan men-
tal adalah penyebab nyata dari perilaku.

jASON NEwMAN —ǽǿ



fILSAfAT pIkIRAN

3.9 KEBERATAN TERHADAP FUNGSIONALISME

Setelah melihat beberapa poin utama yang mendukung teori ini, seka-
rang mari kita lihat beberapa keberatan yang sering diajukan terhadap
fungsionalisme.

3.9.1 Ruang China

John Searle mengajukan kritik terhadap salah satu versi fungsionalisme
yang ia sebut sebagai strong artificial intelligence atau strong AI. Dalam
esainya “Minds, Brains and Programs” (1980), Searle membuat sebu-
ah eksperimen pikiran untuk menunjukkan bahwa memiliki input dan
output yang tepat saja tidak cukup untuk benar-benar memiliki kea-
daan mental, seperti yang diklaim kaum fungsionalis. Masalah khusus
yang ia angkat adalah tentang apa yang sebenarnya dibutuhkan untuk
memahami bahasa Mandarin.

Bayangkan seseorang yang sama sekali tidak bisa bahasa Manda-
rin dimasukkan ke dalam sebuah ruangan dan diberi tugas untuk me-
nyusun simbol-simbol Mandarin sebagai jawaban atas simbol-simbol
Mandarin lainnya, hanya dengan mengikuti aturan formal dari sebuah
buku petunjuk berbahasa Inggris. Misalnya, seseorang di luar ruangan
menuliskan beberapa simbol Mandarin di sebuah kartu, lalu memasuk-
kannya ke dalam keranjang yang bergerak di atas ban berjalan masuk
ke dalam ruangan. Begitu menerimanya, orang di dalam ruangan men-
cocokkan bentuk simbol itu dengan yang ada di buku petunjuk, lalu
membaca aturan tentang simbol Mandarin mana yang harus ia pilih
dari keranjang lain untuk dikirim kembali ke luar.

Bayangkan orang itu sangat terampil melakukan manipulasi sim-
bol ini, sampai-sampai ia bisa menipu penutur asli Mandarin dengan
jawabannya. Bagi mereka, ia tampak benar-benar mengerti bahasa
Mandarin. Namun sebenarnya, orang itu sama sekali tidak memaha-
mi bahasa Mandarin. Karena itu, Searle menyimpulkan: berfungsi

jASON NEwMAN —ǽȀ



fuNgSIONALISME

dengan cara yang tepat saja tidak cukup untuk memiliki keadaan men-
tal.

Kaum fungsionalis menanggapi bahwa memang benar, dalam eks-
perimen pikiran tersebut, orang di dalam ruangan tidak memahami
Mandarin. Tetapi, orang itu hanyalah sebagian dari keseluruhan sis-
tem fungsional. Justru sistem secara keseluruhan—yaitu ruangan be-
serta orangnya, buku petunjuknya (program), dan semua proses mani-
pulasi simbol—yang dikatakan memahami bahasa Mandarin.

3.9.2 Problem Kualia

Serpihan kecil dari senar D gitar yang menusuk jari Freya menimbul-
kan rasa sakit. Seperti yang sudah kita lihat sebelumnya, ini bisa men-
jadi masalah besar, bukan hanya bagi behaviorisme, tetapi juga bagi
fungsionalisme.

Salah satu keberatan utama adalah bahwa rasa sakit tampaknya le-
bih dari sekadar penyebab perilaku tertentu yang terkait dengan sa-
kit. Bagi fungsionalisme, rasa sakit hanya diidentifikasi lewat peran
fungsionalnya (misalnya menyebabkan keyakinan atau perilaku lain),
bukan sebagai pengalaman sakit itu sendiri. Padahal, rasa sakit jelas
memiliki sensasi yang tak terbantahkan—sesuatu yang memang kita
rasakan. Bahkan ada yang berpendapat, di tingkat kesadaran, rasa sa-
kit hanyalah sensasi itu.

Memang benar ada deteksi kerusakan jaringan, peristiwa fisiologis
dan neurologis, serta perilaku yang dipicu oleh rasa sakit. Tapi kita
tidak boleh mengabaikan aspek “rasa” dari sakit itu sendiri. Para filsuf
menyebut aspek rasa ini sebagai kualia1—yaitu kualitas pengalaman
subjektif dari keadaan mental. Contoh lain adalah pengalaman meli-
hat warna.

Saat seseorang melihat apel hijau Granny Smith di keranjang meja

1 Cat. penerj.: Lihat catatan kaki di Bab 5 nomor 1.

jASON NEwMAN —ǽȁ



fILSAfAT pIkIRAN

makan, ia mengalami pengalaman visual tentang “objek hijau”. Seo-
rang fungsionalis dapat menjelaskan pengalaman itu sebagai penyebab
dari keyakinan bahwa “ada apel hijau di keranjang”. Tetapi, fungsio-
nalisme tidak bisa menjelaskan bagaimana rasanya melihat hijau itu
sendiri. Padahal, kita semua merasa bahwa ada sensasi khas yang me-
nyertai pengalaman warna, yang berbeda dari sekadar keyakinan yang
muncul setelahnya. Karena keadaan mental seperti sakit dan penga-
laman warna diidentifikasi hanya melalui peran fungsionalnya, fung-
sionalisme tampak kesulitan menjelaskan kualia.

Kaum fungsionalis bisa menjawab dengan cara menafsirkan kua-
lia sebagai bagian dari fungsi. Misalnya, warna hijau terang dari apel
Granny Smith berfungsi menarik perhatian visual Freya dan memberi-
nya informasi tentang sumber makanan. Pengalaman warnanya mem-
bantu Freya membentuk keyakinan yang akurat tentang benda-benda
di sekitarnya. Memang benar pengalaman visual juga memberi kita
momen indah dalam hidup, tetapi kemungkinan besar fungsi mereka
lebih dari sekadar itu. Jadi, kaum fungsionalis dapat berargumen bah-
wa aspek rasa (kualia) juga punya fungsi yang bisa dijelaskan, bukan
sesuatu yang melayang bebas di luar tatanan kausal dunia.

3.10 KESIMPULAN

Kita belum membahas semua keberatan terhadap fungsionalisme, ju-
ga belum menyinggung versi-versi yang lebih canggih yang mencoba
mengatasi keberatan-keberatan sulit tersebut. Namun, gagasan bahwa
pikiran sebenarnya adalah sejenis mesin komputasi masih hidup sam-
pai sekarang dan tetap menjadi topik yang kontroversial.

Mengambil gagasan itu secara serius berarti kita harus berhadapan
dengan banyak pertanyaan sulit di persimpangan filsafat pikiran, filsa-
fat tindakan, dan identitas personal. Dalam arti apa Freya benar-benar
menjadi agen dari tindakannya sendiri, jika kita hanya menjelaskan

jASON NEwMAN —ǽȂ



fuNgSIONALISME

perilakunya lewat input tertentu? Bagaimana Freya bisa mengakui ke-
yakinannya sendiri hanya melalui kerangka fungsionalis? Jika pikiran
adalah semacam komputer, lalu apakah itu berarti makhluk berpikir
seperti Freya hanyalah sejenis robot—meski robot yang sangat cang-
gih?

Pertanyaan-pertanyaan sulit ini harus dijawab dengan memuaskan
sebelum banyak filsuf bisa menerima fungsionalisme sebagai teori pi-
kiran. Namun, bagi sebagian filsuf lainnya, langkah menuju jalan
yang benar sudah dimulai—meninggalkan dualisme Cartesian, seka-
ligus menghindari jebakan materialisme dan behaviorisme.

jASON NEwMAN —Ǿǹ



4
Dualisme Sifat

ELLy vINTIADIS

4.1 PENDAHULUAN

Hal pertama yang biasanya terlintas ketika seseorang memikirkan du-
alisme adalah dualisme substansi René Descartes (1596–1650). Na-
mun, ada bentuk dualisme lain yang cukup populer belakangan ini,
yakni dualisme sifat, sebuah posisi yang kadang-kadang diasosiasikan
dengan fisikalisme non-reduktif.

Dualisme Cartesian berpendapat bahwa terdapat dua substansi,
atau dua jenis dasar realitas: substansi material dan substansi non-
material yang berpikir. Keduanya merupakan entitas yang sepenuh-
nya berbeda, meskipun saling berinteraksi. Sebaliknya, menurut dua-
lisme sifat, hanya ada satu jenis dasar realitas di dunia—yaitu substansi
material—tetapi substansi ini memiliki dua jenis sifat yang secara ha-
kikat berbeda: sifat fisik dan sifat mental. Misalnya, seorang dualis
sifat dapat berpendapat bahwa sesuatu yang material seperti otak bi-
sa memiliki sifat fisik (seperti berat dan massa) sekaligus sifat mental

51



DuALISME SIfAT

(seperti memiliki keyakinan tertentu atau merasakan nyeri menusuk),
dan kedua jenis sifat ini berbeda sepenuhnya.

Beberapa filsuf menganut dualisme sifat untuk semua sifat mental,
sementara filsuf lain hanya mempertahankannya untuk sifat sadar atau
“fenomenal,” seperti rasa nyeri atau rasa anggur.1 Sifat yang terakhir
ini menimbulkan apa yang dikenal sebagai masalah sulit kesadaran (the
hard problem of consciousness): bagaimana menjelaskan keberadaan ke-
sadaran dalam dunia yang material?

Meskipun keduanya adalah pandangan dualis, keduanya berbeda
secara mendasar. Dualisme sifat diajukan sebagai posisi yang diang-
gap memiliki sejumlah keunggulan dibandingkan dualisme substan-
si. Pertama, karena tidak mengandaikan adanya substansi mental non-
material, ia dipandang lebih ilmiah daripada dualisme Cartesian dan
dianggap tidak begitu bertendensi religius. Kedua, ia tampak meng-
hindari persoalan kausasi mental, sebab hanya mengakui satu jenis
substansi; tidak ada komunikasi antara dua entitas yang berbeda. Ke-
tiga, dengan mempertahankan keberadaan sifat mental yang khas, ia
memberi penghargaan pada intuisi kita mengenai realitas pikiran dan
perbedaannya dengan dunia fisik. Namun, untuk memahami semua
ini, kita perlu mundur selangkah.

4.2 SUBSTANSI DAN SIFAT

Gagasan tentang substansi memiliki sejarah panjang yang berakar pa-
da metafisika Yunani Kuno, khususnya pada Aristoteles, dan sejak itu
dipahami dalam berbagai cara. Untuk tujuan kita saat ini, substansi
dapat dipahami sebagai suatu entitas dasar yang menyatu—misalnya
seorang manusia atau seekor hewan—yang dapat menjadi pembawa
sifat. Secara etimologis, kata Latin substantia berarti “yang terletak di

1 Contoh sifat mental non-sadar mencakup keyakinan yang pada umumnya tidak ber-
ada dalam kesadaran, atau sikap, dorongan, dan motivasi kita.

ELLy vINTIADIS —Ǿǻ



fILSAfAT pIkIRAN

bawah,” yakni sesuatu yang berada di balik sesuatu yang lain. Sebagai
contoh, seekor zebra dapat dianggap sebagai substansi yang memiliki
sifat, seperti warna tertentu atau jumlah garis tertentu. Namun zebra
itu sendiri tetap ada meskipun sifatnya berubah (dan, menurut sebagi-
an pandangan, bahkan jika seluruh sifatnya lenyap).

Menurut dualisme Cartesian, terdapat dua jenis substansi: subs-
tansi material, yang memiliki keluasan dalam ruang dan dapat dibagi,
serta substansi mental, yang ciri utamanya adalah berpikir. Jadi, seti-
ap manusia terdiri atas dua substansi ini—materi dan pikiran—yang
sepenuhnya berbeda jenisnya dan dapat eksis secara independen.

Membicarakan pikiran dalam kerangka substansi menimbulkan se-
jumlah masalah (lihat Bab 1). Untuk menghindarinya, dualisme sifat
berpendapat bahwa mentalitas sebaiknya dipahami sebagai sifat, buk-
an substansi: alih-alih mengatakan bahwa pikiran adalah suatu jenis
hal, kita dapat mengatakan bahwa pikiran adalah suatu jenis sifat. Si-
fat adalah karakteristik sesuatu; sifat melekat pada dan dimiliki oleh
substansi. Dengan demikian, menurut dualisme sifat, terdapat berba-
gai jenis sifat yang berhubungan dengan satu-satunya substansi, yakni
substansi material: ada sifat fisik, seperti memiliki warna atau bentuk
tertentu, dan ada pula sifat mental, seperti memiliki keyakinan, kei-
nginan, atau persepsi tertentu.

Dualisme sifat berlawanan dengan dualisme substansi karena ha-
nya mengakui satu jenis substansi. Namun, ia juga berlawanan de-
ngan pandangan monisme ontologis, seperti materialisme atau idealis-
me, yang berpendapat bahwa segala sesuatu yang ada (termasuk sifat)
hanyalah dari satu jenis. Biasanya, dualisme sifat diajukan sebagai al-
ternatif dari fisikalisme reduktif (teori identitas tipe)—yakni pandang-
an bahwa semua sifat di dunia pada prinsipnya dapat direduksi atau
diidentifikasi dengan sifat fisik (Bab 2).

Salah satu alasan utama sebagian filsuf menolak fisikalisme reduk-

ELLy vINTIADIS —ǾǼ



DuALISME SIfAT

tif dan mendukung dualisme sifat adalah argumen realisasi ganda dari
Hilary Putnam (1926–2016). Meskipun awalnya digunakan untuk
mendukung fungsionalisme, karena menentang identifikasi keadaan
mental dengan keadaan fisik, argumen ini kemudian diadopsi oleh pa-
ra fisikalis non-reduktif dan juga para dualis sifat. Menurut argumen
realisasi ganda, tidak masuk akal mengidentifikasi suatu jenis keadaan
mental, misalnya rasa nyeri, dengan satu jenis keadaan fisik tertentu,
sebab keadaan mental bisa saja “direalisasikan” dalam makhluk (atau
bahkan sistem non-biologis) yang susunan fisiknya sangat berbeda de-
ngan kita.

Sebagai contoh, seekor gurita atau makhluk asing mungkin saja
merasakan nyeri, tetapi rasa nyeri itu terealisasi secara berbeda dalam
otak mereka dibandingkan dalam otak manusia. Jadi, tampaknya kea-
daan mental dapat diwujudkan secara jamak (multiply realizable). Hal
ini tidak sejalan dengan pandangan teori identitas yang menyamakan
rasa nyeri dengan satu sifat fisik tertentu. Jika benar demikian, dan
tidak ada kemungkinan reduksi jenis keadaan mental ke jenis keadaan
fisik, maka sifat mental dan sifat fisik berbeda, yang berarti ada dua
jenis sifat di dunia dan, dengan demikian, dualisme sifat adalah benar.

Selain argumen keterwujudan jamak, argumen paling terkenal un-
tuk dualisme sifat adalah argumen pengetahuan yang diajukan oleh
Frank Jackson (1982). Argumen ini menggunakan contoh imajiner
tentang Mary, seorang ahli saraf jenius yang dibesarkan di dalam se-
buah ruangan hitam putih. Mary mengetahui segalanya tentang fakta-
fakta fisik penglihatan, tetapi ia belum pernah melihat warna merah
(atau warna lain apa pun). Suatu hari Mary keluar dari ruangan hi-
tam putih itu dan melihat sebuah tomat merah. Jackson menyatakan
bahwa Mary mempelajari sesuatu yang baru ketika melihat tomat me-
rah tersebut—ia belajar seperti apa rupa warna merah. Oleh karena
itu, pasti ada lebih banyak hal untuk dipelajari tentang dunia selain

ELLy vINTIADIS —Ǿǽ



fILSAfAT pIkIRAN

fakta-fakta fisik, dan ada lebih banyak sifat di dunia selain sifat fisik
semata.

4.3 JENIS-JENIS DUALISME SIFAT

Dualisme sifat dapat dibagi ke dalam dua jenis. Jenis pertama menya-
takan bahwa terdapat dua macam sifat, yaitu mental dan fisik, tetapi
sifat mental bergantung pada sifat fisik. Ketergantungan ini biasanya
dijelaskan melalui relasi yang disebut kebertopangan (supervenience).
Gagasan dasarnya adalah bahwa suatu sifat, A, bertopang pada sifat
lain, B, jika tidak mungkin ada perubahan pada A tanpa ada peru-
bahan pada B (meskipun B dapat berubah tanpa perubahan pada A—
sehingga memungkinkan keterwujudan jamak dari sifat mental).

Misalnya, jika sifat estetis sebuah karya seni bertopang pada sifat
fisiknya, maka tidak mungkin ada perubahan dalam sifat estetisnya
tanpa adanya perubahan dalam sifat fisiknya. Atau, jika sekarang saya
merasa baik-baik saja namun lima menit kemudian saya mengalami
sakit kepala, pasti ada perubahan fisik di otak saya dari keadaan sebe-
lumnya. Cara lain untuk menyatakan bahwa sifat mental bertopang
pada sifat fisik adalah dengan mengatakan bahwa jika seluruh sifat fisik
dunia digandakan, maka seluruh sifat mental juga akan otomatis ikut
tergandakan—mereka muncul “secara cuma-cuma”.

Pandangan semacam ini kadang disebut fisikalisme non-reduktif,
dan sering dianggap sebagai bentuk dualisme sifat karena mengakui
keberadaan dua macam sifat. Jaegwon Kim adalah salah satu tokoh
penting yang mendukung gagasan ketidaktereduksian sifat fenomenal
(meskipun ia menolak istilah “dualisme sifat” dan lebih suka menye-
but posisinya sebagai “cukup dekat” dengan fisikalisme [2005]). Kim
berpendapat bahwa sifat intensional, seperti memiliki keyakinan atau
mengharapkan sesuatu terjadi, dapat direduksi secara fungsional ke si-

ELLy vINTIADIS —ǾǾ



DuALISME SIfAT

fat fisik.2 Namun, hal ini tidak berlaku untuk sifat fenomenal (seperti
merasakan cita rasa tertentu atau mengalami afterimage tertentu), yang
memang bertopang pada sifat fisik, tetapi tidak bisa direduksi—secara
fungsional maupun dengan cara lain—ke sifat fisik.

Menurut Kim, ada perbedaan antara sifat intensional dan fenome-
nal: keadaan mental fenomenal (kualitatif ) tidak bisa didefinisikan se-
cara fungsional, sebagaimana keadaan intensional yang dapat (atau seti-
daknya secara prinsip dapat) didefinisikan secara fungsional, sehingga
keadaan mental fenomenal itu juga tidak dapat direduksi. Secara sing-
kat, alasannya adalah meskipun keadaan fenomenal dapat dikaitkan
dengan fungsi kausal tertentu, deskripsi ini tidak mendefinisikan atau
membentuk apa itu rasa nyeri. Misalnya, rasa nyeri memang bisa dika-
itkan dengan keadaan yang disebabkan oleh kerusakan jaringan, yang
menimbulkan keyakinan bahwa ada sesuatu yang salah dalam tubuh,
dan yang menghasilkan perilaku menghindari rasa nyeri. Namun, itu
semua bukanlah “apa itu rasa nyeri.” Rasa nyeri adalah apa yang dira-
sakan ketika nyeri—ia merupakan pengalaman subjektif.

Sebaliknya, keadaan intensional seperti keyakinan atau intensi ter-
kait erat dengan perilaku yang dapat diamati, dan ciri inilah yang mem-
buatnya dapat dianalisis secara fungsional. Misalnya, jika sekelompok
makhluk berinteraksi dengan lingkungannya dengan cara yang mirip
dengan kita (berinteraksi satu sama lain, menghasilkan ujaran serupa,
dan seterusnya), maka secara wajar kita akan mengatribusikan kepada

2 Dalam reduksi fungsional, kita mengidentifikasi peran fungsional/kausal yang di-
mainkan oleh fenomena yang kita minati, lalu mereduksi peran itu kepada suatu
keadaan fisik (token) yang merealisasikannya. Menggunakan contoh yang diberikan
oleh Kim dalam Physicalism, Or Something Near Enough, sebuah gen didefinisikan
secara fungsional sebagai mekanisme yang mengode dan mentransmisikan informasi
genetik. Itulah yang dilakukan oleh gen. Yang “merealisasikan” peran gen, bagai-
manapun, adalah molekul DNA; gen secara fungsional direduksi menjadi molekul
DNA. Jadi reduksi fungsional mengidentifikasi suatu peran fungsional/kausal de-
ngan keadaan fisik yang merealisasikannya (yang membuatnya terjadi, bisa dikatak-
an demikian) dan memberikan penjelasan tentang bagaimana keadaan fisik tersebut
merealisasikan keadaan fungsional.

ELLy vINTIADIS —Ǿǿ



fILSAfAT pIkIRAN

mereka keyakinan, keinginan, dan keadaan intensional lainnya, justru
karena sifat intensional adalah sifat fungsional.

Jenis kedua dari dualisme sifat—yang merupakan dualisme dalam
arti yang lebih kuat—berpendapat bahwa ada dua macam sifat, fisik
dan mental, dan bahwa sifat mental adalah sesuatu yang lebih dari
sekadar sifat fisik. Hal ini setidaknya bisa dipahami dalam dua cara.
Pertama, “lebih dari sekadar” bisa berarti bahwa sifat mental memili-
ki kekuatan kausal independen dan bertanggung jawab atas efek-efek
di dunia fisik. Hal ini dikenal sebagai kausasi menurun (downward
causation). Dalam pengertian ini, seorang dualis sifat harus percaya
bahwa, misalnya, sifat mental berupa keinginan untuk minum ada-
lah apa yang benar-benar menyebabkan Anda bangkit dan berjalan ke
kulkas—bukan sekadar akibat dari sifat material otak, seperti aktivitas
tembakan neuron tertentu.

Kedua, “lebih dari sekadar” dapat diartikan sebagai penolakan ter-
hadap konsep kebertopangan. Dengan kata lain, agar sifat mental
benar-benar independen dari sifat fisik, mereka harus dapat bervariasi
secara terpisah dari basis fisiknya. Jadi, seorang dualis sifat yang me-
nolak kebertopangan harus menerima kemungkinan bahwa dua orang
dapat berada dalam keadaan mental yang berbeda—misalnya, yang
satu merasa nyeri sementara yang lain tidak—meskipun keduanya me-
miliki keadaan otak yang sama.

Emergentisme adalah pandangan dualisme sifat dalam arti yang
lebih kuat ini. Emergentisme pertama kali muncul sebagai teori siste-
matis pada paruh kedua abad ke-19 dan awal abad ke-20 melalui karya
para “Emergentis Inggris,” seperti J.S. Mill (1806–1873), Samuel Ale-
xander (1859–1938), C. Lloyd Morgan (1852–1936), dan C.D. Broad
(1887–1971). Sejak itu, teori ini didukung (dan ditentang) oleh ba-
nyak filsuf dan ilmuwan, dengan ragam penafsiran yang berbeda-beda.
Namun secara umum, posisi ini dapat diringkas demikian: menurut

ELLy vINTIADIS —ǾȀ



DuALISME SIfAT

emergentisme, ketika suatu sistem mencapai tingkat kompleksitas ter-
tentu, akan muncul sifat-sifat baru yang benar-benar baru, tidak dapat
direduksi, dan merupakan sesuatu yang “lebih dari sekadar” tingkatan
bawah yang melahirkannya (Vintiadis 2013).

Misalnya, ketika otak atau sistem saraf menjadi cukup kompleks,
akan muncul sifat mental baru seperti sensasi, pikiran, dan keinginan,
selain sifat fisiknya. Jadi, menurut emergentisme, segala sesuatu yang
ada tersusun dari materi, tetapi materi bisa memiliki dua jenis sifat,
mental dan fisik, yang sungguh berbeda dalam satu atau kedua arti
yang dijelaskan tadi: yakni, baik dalam arti bahwa sifat mental memi-
liki kekuatan kausal baru yang tidak ditemukan pada sifat fisik yang
mendasarinya, atau dalam arti bahwa sifat mental tidak bertopang pa-
da sifat fisik.

Beberapa filsuf berargumen untuk mendukung dualisme sifat da-
lam arti kuat ini—yang menolak kebertopangan—dengan mengacu
pada kemungkinan adanya zombi filosofis, argumen yang paling ter-
kenal dikembangkan oleh David Chalmers. Zombi filosofis adalah
makhluk yang secara perilaku dan fisik persis sama dengan kita, teta-
pi tidak memiliki pengalaman “batiniah.” Jika makhluk semacam itu
tidak hanya bisa dibayangkan tetapi juga mungkin ada (sebagaimana
dikatakan Chalmers), maka tampaknya memang bisa ada perbedaan
mental tanpa perbedaan fisik (1996). Jika argumen ini benar, maka
sifat fenomenal tidak bisa dijelaskan dalam kerangka sifat fisik dan
benar-benar berbeda dari sifat fisik.

4.4 KEBERATAN TERHADAP DUALISME SIFAT

Masalah utama bagi dualisme substansi adalah persoalan kausasi men-
tal. Karena dualisme substansi memandang bahwa substansi mental
dan substansi material adalah dua jenis substansi yang berbeda, maka
muncul persoalan bagaimana keduanya dapat berinteraksi. Pertanyaan

ELLy vINTIADIS —Ǿȁ



fILSAfAT pIkIRAN

ini mulanya diajukan oleh Putri Elizabeth dari Bohemia (1618–1680)
dalam korespondensinya dengan Descartes: bagaimana mungkin dua
hal yang sepenuhnya berbeda dapat saling memengaruhi? Dari sains,
kita mengetahui bahwa efek fisik memiliki sebab fisik. Jika memang
demikian, bagaimana mungkin saya bisa memikirkan nenek saya lalu
menangis, atau menginginkan segelas anggur lalu berjalan ke kulkas
untuk menuangkannya? Bagaimana tepatnya mental dan fisik dapat
saling berinteraksi? Konsensus umum bahwa dualisme substansi tidak
dapat memberikan jawaban yang memuaskan atas masalah ini pada
akhirnya membuat banyak filsuf menolak dualisme Cartesian.

Dalam upaya mempertahankan realitas mental sekaligus memberi-
kan pijakan dalam ranah fisik, maka dualisme sifat ini diperkenalkan.
Namun, tuntutan ganda—bahwa sifat mental berbeda dari sifat fisik
tetapi pada saat yang sama bergantung pada sifat fisik—ternyata juga
menimbulkan masalah bagi dualisme sifat.

Hal ini dapat dilihat dari masalah yang disebut eksklusi kausal,
yang telah banyak dibahas para filsuf selama bertahun-tahun, terutama
oleh Jaegwon Kim. Karena masalah ini, Kim berkesimpulan bahwa si-
fat fenomenal yang tidak dapat direduksi pada fisik ternyata hanyalah
epifenomena, yakni tidak memiliki pengaruh kausal apa pun terhadap
peristiwa fisik (2005).

Menurut prinsip kebertopangan pikiran–tubuh, setiap kali sebuah
sifat mental M terwujud, ia selalu bertopang pada sifat fisik F.

M

→

F

Sekarang, andaikan M tampak menyebabkan sifat mental lain M¹.

ELLy vINTIADIS —ǾȂ



DuALISME SIfAT

M −→ M1

→

F

Pertanyaannya: apakah penyebab sebenarnya dari M¹ adalah M,
ataukah basis fisiknya, yaitu F¹ (karena menurut kebertopangan, M¹
diwujudkan oleh suatu sifat fisik F¹)?

M −→ M1

→ →

F F1

Untuk menjawabnya, kita perlu memperkenalkan dua prinsip yang
dipegang para fisikalis. Pertama, prinsip ketertutupan kausal (causal
closure), yang menyatakan bahwa dunia fisik tertutup secara kausal.
Artinya, setiap efek fisik memiliki penyebab fisik yang cukup untuk
menjelaskannya. Catatan: prinsip ini sendiri tidak serta-merta me-
nyingkirkan kemungkinan adanya penyebab non-fisik, sebab penye-
bab semacam itu masih bisa masuk dalam sejarah kausal suatu peris-
tiwa. Yang menyingkirkannya adalah prinsip kedua, yaitu penolakan
terhadap overdeterminasi kausal. Menurut prinsip ini, suatu efek tidak
bisa memiliki lebih dari satu penyebab yang sepenuhnya cukup (tidak
boleh dideterminasi oleh lebih dari satu hal). Jika dua prinsip ini diga-
bungkan, maka kesimpulannya: ketika kita menelusuri penyebab su-
atu peristiwa, semua penyebab yang kita temukan haruslah penyebab
fisik.

Kembali ke contoh tadi: jika kita menolak overdeterminasi, maka
penyebab M¹ hanya bisa M atau F¹—tidak mungkin keduanya. Dan
karena M¹ bertopang pada F¹, maka tampaknya M¹ terjadi karena F¹
terjadi. Dengan demikian, tampak bahwa M sebenarnya menyebab-
kan M¹ dengan cara menyebabkan F¹ (artinya, kausasi mental–mental
pada dasarnya bergantung pada kausasi mental–fisik, atau kausasi me-

ELLy vINTIADIS —ǿǹ



fILSAfAT pIkIRAN

nurun).
M −→ M1

→

F

M −→ M1

→ →↘
F F1

Namun, menurut prinsip ketertutupan kausal, F¹ sendiri harus me-
miliki penyebab fisik yang cukup, yaitu F.

M M1

→ →

F −→ F1

Tetapi, karena prinsip eksklusi, F¹ tidak bisa memiliki dua penye-
bab yang sama-sama cukup, yakni M dan F. Maka, F-lah penyebab
sejati dari F¹, sebab jika M yang dianggap penyebabnya, prinsip keter-
tutupan kausal akan dilanggar.

Dengan demikian, masalah eksklusi kausal adalah: jika kita me-
nerima kebertopangan, ketertutupan kausal, dan penolakan terhadap
overdeterminasi, maka tidak jelas bagaimana sifat mental bisa memili-
ki daya kausal; pada akhirnya, sifat mental tampak hanya sebagai epi-
fenomena. Dan meskipun epifenomenalisme masih sejalan dengan
dualisme sifat (karena keduanya sama-sama mengakui dua jenis sifat,
dengan epifenomenalisme menambahkan bahwa sebagian sifat mental
hanyalah produk sampingan tanpa daya kausal), pandangan ini ber-
tentangan dengan intuisi akal sehat kita—bahwa keadaan mental jelas
memengaruhi keadaan fisik dan perilaku kita. Bagi para pengkritik-
nya, dualisme sifat tidak lebih unggul dari dualisme substansi dalam
menjelaskan kausasi mental.

Secara lebih umum, pertanyaan tentang daya kausal sifat mental
menimbulkan keberatan yang sama seperti dalam dualisme substansi.
Misalnya, dalam kedua kasus di atas, interaksi mental–fisik tampak me-
langgar prinsip kekekalan energi, yang dianggap fundamental dalam
fisika. Artinya, hukum kekekalan akan dilanggar jika kausasi mental–

ELLy vINTIADIS —ǿǺ



DuALISME SIfAT

fisik mungkin terjadi, karena interaksi semacam itu berarti ada energi
baru yang masuk ke dalam dunia fisik (asumsi dasarnya: dunia fisik
tertutup secara kausal).

Tentu, tidak semua filsuf menerima keberatan ini. Ada yang ber-
pendapat bahwa hukum kekekalan energi tidak berlaku universal, mi-
salnya dengan menunjuk contoh dari relativitas umum atau gravitasi
kuantum. Demikian pula, prinsip ketertutupan kausal dan penolakan
terhadap overdeterminasi juga diperdebatkan. Namun, meski ada ber-
bagai jawaban, wajar untuk mengatakan bahwa masalah kausasi men-
tal tetap menjadi salah satu keberatan utama terhadap dualisme sifat.

Keberatan lain, kali ini terhadap beberapa pandangan yang diang-
gap dualisme sifat, berbunyi: “Sejauh mana dualisme sifat benar-benar
dualisme?” Dalam pembagian kita sebelumnya, tampak jelas bahwa
pandangan jenis kedua, seperti emergentisme atau pandangan yang
menolak kebertopangan, memang layak disebut dualisme sifat. Sebab,
bagi pandangan-pandangan ini, sifat mental adalah sesuatu yang lebih
dari sekadar sifat fisik: berbeda darinya, tidak dapat direduksi, dan ti-
dak sepenuhnya ditentukan olehnya. Di sini jelas ada dua jenis sifat
yang sungguh berbeda—ini adalah kasus nyata dari dualisme sifat.

Namun, tidak begitu jelas apakah fisikalisme non-reduktif juga
pantas disebut dualisme sifat. Masalahnya: jika sifat mental bukanlah
sesuatu yang lebih dari sekadar sifat fisik, sulit menganggap pandangan
ini sebagai dualisme sejati. Hal ini tampak ketika kita menelaah lebih
dekat makna fisikalisme.

Fisikalisme adalah pandangan bahwa realitas pada dasarnya ada-
lah apa yang dijelaskan oleh fisika. Dalam pengertian ini, sifat mental
adalah non-fisik, sebab tidak ditemukan dalam fisika. Tetapi jika fisi-
kalisme non-reduktif menyatakan bahwa ada sifat non-fisik yang tidak
dapat direduksi pada sifat fisik, mengapa ia tetap dianggap fisikalis-
me? Jawaban yang diberikan oleh penganut fisikalisme non-reduktif

ELLy vINTIADIS —ǿǻ



fILSAfAT pIkIRAN

adalah: karena sifat-sifat itu berakar dalam ranah fisik melalui relasi
kebertopangan, dan meskipun tidak identik dengan sifat fisik, pada
prinsipnya tetap harus dapat dijelaskan dalam kerangka fisik (Horgan
1993). Bahkan, fisikalisme non-reduktif kadang disebut teori identitas
token, karena menyatakan bahwa token (contoh/kejadian individual)
dari keadaan mental dapat diidentifikasi dengan token dari keadaan fi-
sik, meskipun jenis keadaan mental tidak identik dengan jenis keadaan
fisik. (Analogi: semua contoh sifat “indah” bersifat fisik—semua ben-
da indah adalah benda fisik—tetapi sifat “indah” itu sendiri bukanlah
sifat fisik).

Namun masalahnya, seperti dikemukakan Tim Crane, jika fisika-
lisme menuntut agar sifat non-fisik harus dapat dijelaskan (setidaknya
secara prinsip) dalam kerangka fisik, maka tidak jelas mengapa posisi
ini disebut dualisme sifat. Sebab, untuk benar-benar menjadi dualisme
sifat, ontologi fisika seharusnya tidak cukup untuk menjelaskan sifat
mental (2001). Jadi, menurut keberatan ini, sekadar menolak identi-
tas antara sifat mental dan sifat fisik belum cukup untuk menjadikan
suatu pandangan sebagai dualisme sifat sejati. Para dualis sifat sejati,
dengan demikian, harus percaya pada kausasi menurun, atau menolak
kebertopangan, atau keduanya.

Secara singkat, dualisme sifat adalah posisi yang berupaya mem-
pertahankan realitas sifat mental sekaligus menempatkannya dalam ke-
rangka dunia fisik. Upaya ini muncul karena kesulitan besar yang di-
hadapi dualisme substansi di satu sisi, dan masalah yang menghantui
teori identitas di sisi lain. Namun, meskipun dualisme sifat belakangan
ini kembali populer, berbagai keberatan serius masih menghantuinya.
Bagi para pengkritiknya, keberatan-keberatan tersebut belum terjawab
dengan memadai, sehingga menjadikan posisi ini tetap problematis.

ELLy vINTIADIS —ǿǼ



DuALISME SIfAT

REFERENSI

Chalmers, David J. 1996. The Conscious Mind: In Search of a Funda-
mental Theory. Oxford: Oxford University Press.

Crane, Tim. 2001. Elements of Mind. Oxford: Oxford University
Press.

Horgan, Terence. 1993. “From Supervenience to Superdupervenien-
ce: Meeting the Demands of a Material World.” Mind 102(408):
555–586.

Jackson, Frank. 1982. “Epiphenomenal Qualia.” Philosophical Quar-
terly 32: 127–36.

Kim, Jaegwon. 2005. Physicalism, Or Something Near Enough. Prince-
ton, NJ: Princeton University Press.

Vintiadis, Elly. 2013. “Emergence.” In Internet Encyclopedia of Philo-
sophy. https://www.iep.utm.edu/emergenc/

BACAAN LANJUTAN

Kim, Jaegwon. 1998. Philosophy of Mind. Boulder, CO/Oxford: Wes-
tview Press.

Maslin, K. T. 2007. An Introduction to the Philosophy of Mind. Cam-
bridge: Polity Press.

ELLy vINTIADIS —ǿǽ

https://www.iep.utm.edu/emergenc/


5
Kualia dan Perasaan Mentah

HENRy SHEvLIN

5.1 PENDAHULUAN

Ketika saya menulis kalimat ini, saya sedang menikmati beragam pe-
ngalaman. Di depan saya, langit menampilkan gradasi warna merah
muda dan biru dari senja yang mendekat, diselingi awan-awan putih.
Burung-burung tropis berkicau nyaring dengan nada tinggi, sementara
sepasang anjing saling menggonggong dengan suara serak. Kulit saya
bergantian merasakan sisa panas hari yang mulai reda dan sejuknya
angin sore yang bertiup lembut.

Apa yang baru saja saya gambarkan dipenuhi oleh pengalaman-
pengalaman dengan ciri khas tertentu—warna, bunyi, dan sensasi fi-
sik. Ciri-ciri khas dari pengalaman inilah yang oleh para filsuf pikiran
disebut sebagai “kualia”1, sebuah istilah yang terdengar asing untuk

1 Cat. penerj.: Sebuah entri Wikipedia Bahasa Indonesia menyerap “qualia” jadi “qu-
alia”. Namun, mengikuti kata “quality” yang diserap ke dalam Bahasa Indonesia
menjadi “kualitas”, saya menyerap kata “qualia” menjadi “kualia”. Keduanya memi-
liki akar kata yang sama dan isi konsep yang serupa.

65



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

sesuatu yang sebenarnya sangat akrab dalam kehidupan kita. Setiap sa-
at kita terjaga, kita mengalami berbagai kualia yang berkaitan dengan
penglihatan, pendengaran, atau perasaan. Kadang, kita secara sengaja
mencari kualia baru—misalnya saat memesan hidangan asing di restor-
an karena ingin tahu seperti apa rasanya. Namun pada saat lain, kita
justru berusaha keras mengakhiri suatu quale (bentuk tunggal dari ku-
alia); misalnya, ketika kita menelan aspirin untuk meredakan denyut
nyeri akibat sakit kepala.

Selama beberapa dekade terakhir, kualia menjadi pusat perhatian
dalam filsafat pikiran dan ilmu kognitif. Ia memiliki sejumlah ciri yang
tampak menarik sekaligus sulit dijelaskan. Semua ciri ini masih men-
jadi bahan perdebatan (lihat bagian 5.4 di bawah), namun tampaknya
mencerminkan beberapa hal yang secara intuitif kita rasakan tentang
kualia.

Pertama, kualia tampak bersifat pribadi: kualia saya adalah bagi-
an dari pengalaman saya sendiri, dan Anda tidak pernah bisa meng-
aksesnya secara langsung. Mungkin Anda pernah bertanya-tanya apa-
kah orang lain melihat warna dengan cara yang sama seperti Anda,
atau apakah biru bagi saya mungkin tampak seperti hijau bagi Anda.
Pertanyaan-pertanyaan seperti ini muncul justru karena kualia tampak
bersifat pribadi. Kita tidak pernah benar-benar tahu kualia seperti apa
yang dialami oleh orang lain.

Kedua (dan terkait dengan itu), kualia bisa dikatakan tak terung-
kapkan dengan kata-kata (ineffable); artinya, ia tidak dapat dijelaskan
secara memadai melalui bahasa. Bayangkan Anda mencoba menjelas-
kan kepada seseorang yang tuna-netra sejak lahir seperti apa rupa war-
na merah, atau (contoh yang lebih ringan) menggambarkan kepada
seorang vegetarian seumur hidup seperti apa rasa ikan tuna. Dalam ke-
dua kasus tersebut, kita mungkin mencoba menggunakan metafora—
misalnya, “merah itu seperti suara terompet”—untuk menyampaikan

HENRy SHEvLIN —ǿǿ



fILSAfAT pIkIRAN

karakter pengalaman itu. Namun, upaya kita pada akhirnya tak akan
mampu sepenuhnya menangkap sensasi yang dimaksud.

Ciri terakhir yang sering dikemukakan adalah bahwa kualia lang-
sung dan sepenuhnya kita pahami hanya dengan mengalaminya. Da-
lam hal ini, kualia berbeda dari objek pengalaman kita. Bayangkan
Anda sedang berbaring di tempat tidur pada malam hari lalu mende-
ngar bunyi “dug” yang pelan. Anda mungkin bertanya-tanya: apakah
itu benda jatuh, pintu tertiup angin, atau teman serumah yang baru
pulang? Namun, satu hal yang tidak perlu Anda duga adalah seper-
ti apa bunyi itu terdengar bagi Anda. Anda langsung mengetahuinya
hanya dengan mendengarnya. Lebih jauh (dan lebih kontroversial),
beberapa filsuf berpendapat bahwa kita tidak pernah bisa keliru dalam
menilai kualia kita sendiri. Jika saya mengatakan bahwa sesuatu tera-
sa menyakitkan bagi saya, maka tidak masuk akal untuk mengatakan
bahwa saya mungkin salah.

5.2 KUALIA DAN MASALAH TUBUH-PIKIRAN

Salah satu alasan mengapa kualia begitu menarik bagi para filsuf adalah
karena tampaknya ia sulit dijelaskan dengan istilah saintifik yang lazim.
Banyak dari kita pernah mendengar para ahli saraf berbicara tentang
sinapsis, neuron, dan berbagai bagian otak. Mungkin tidak terlalu su-
lit membayangkan bagaimana pendekatan saintifik semacam ini bisa
menjelaskan berbagai aspek perilaku kita. Misalnya, persepsi dapat
dipahami sebagai proses penyampaian informasi dari organ indra ke
berbagai area pemrosesan di otak; atau perilaku agresif bisa dijelaskan
melalui pelepasan hormon atau neurotransmiter tertentu. Namun ja-
uh lebih sulit membayangkan bagaimana deskripsi saintifik semacam
itu bisa menjelaskan mengapa warna merah tampak seperti itu, atau
mengapa kayu manis terasa seperti ini dan vanila seperti itu.

Tantangannya bukan sekadar menjelaskan mekanisme saraf di ba-

HENRy SHEvLIN —ǿȀ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

lik penglihatan atau bagaimana lidah mengirimkan informasi rasa ke
otak. Sains memang terus membuat kemajuan penting dalam mema-
hami hal-hal semacam ini, meski jalannya masih panjang. Kesulitan-
nya justru terletak pada fakta bahwa sains menjelaskan bagaimana otak
bekerja, tetapi tampaknya tidak dapat menjelaskan seperti apa rasanya
mengalami sesuatu. Untuk membayangkan masalah ini, pikirkan se-
seorang yang tuna-rungu sejak lahir dan ingin tahu seperti apa suara
musik Beethoven. Bahkan jika kita memiliki alat pemindai otak yang
sempurna dan dapat menunjukkan dengan tepat apa yang terjadi di
otak seseorang ketika mendengarkan musik, tampaknya hal itu tidak
akan pernah mampu menggambarkan kepada orang tuna-rungu terse-
but bagaimana rasanya mendengar bagian awal Choral Symphony.

Masalah ini menimbulkan tantangan bagi pandangan saintifik ten-
tang dunia. Jika sains tidak dapat sepenuhnya menjelaskan kualia, apa-
kah itu berarti sains hanya bisa memberikan pemahaman yang parsial
tentang alam semesta? Lebih jauh lagi, mungkinkah ketidakmampu-
an sains menjelaskan kualia menunjukkan bahwa alam semesta tidak
hanya terdiri atas hal-hal seperti atom, molekul, gaya, dan objek fisik
lainnya, tetapi juga mencakup fenomena mental yang khas dan tak
dapat direduksi secara saintifik?

Tantangan ini tergambar dengan baik melalui sebuah eksperimen
pikiran terkenal bernama “Kamar Mary” yang dikemukakan oleh fil-
suf Frank Jackson (1982).2 Bayangkan seorang perempuan bernama
Mary yang merupakan ilmuwan jenius. Dikisahkan bahwa ia menge-
tahui semua fakta fisik tentang persepsi warna: ia paham sepenuhnya
tentang fisika cahaya, biologi mata, dan neurosains pemrosesan warna
di otak. Namun Mary sendiri tidak pernah melihat warna, karena se-
panjang hidupnya ia hanya tinggal di dalam kamar hitam-putih. Suatu
hari, Mary keluar dari kamarnya dan untuk pertama kalinya melihat

2 Kamar Mary juga dibahas di Bab 4.

HENRy SHEvLIN —ǿȁ



fILSAfAT pIkIRAN

sebuah apel merah mengilap. “Wah!” pikirnya, “Jadi beginilah rupa
warna merah!”

Eksperimen pikiran Kamar Mary berusaha menunjukkan bahwa
ada jenis pengetahuan tertentu yang tidak dapat diperoleh melalui pe-
ngetahuan saintifik semata. Mary sudah mengetahui semua fakta sa-
intifik tentang warna sebelum keluar dari kamarnya. Namun yang
belum ia ketahui adalah pengetahuan tentang kualia warna—yakni,
seperti apa warna-warna itu sebenarnya tampak bagi penglihatan. Ia
baru memperoleh pengetahuan itu ketika benar-benar melihat warna
dengan matanya sendiri. Maka, menurut argumen ini, ada jenis penge-
tahuan yang tidak bisa dijelaskan oleh sains, dan hanya bisa diakses
melalui pengalaman subjektif. Argumen tersebut dapat dirumuskan
secara formal sebagai berikut.

(1) Mary mengetahui semua fakta saintifik tentang warna sebelum
ia keluar dari kamarnya.

(2) Mary mempelajari fakta-fakta baru (tentang seperti apa rupa
warna) ketika ia keluar dari kamarnya.

(3) Oleh karena itu, tidak semua fakta adalah fakta saintifik.

Kamar Mary adalah salah satu eksperimen pikiran paling terkenal
dalam seluruh sejarah filsafat, dan telah memunculkan begitu banyak
tanggapan. Sebagian besar tanggapan tersebut menolak premis (2) di
atas, dan berargumen bahwa sebenarnya Mary tidak mempelajari apa
pun yang benar-benar baru ketika ia keluar dari kamarnya.

Salah satu tanggapan tersebut dikenal sebagai hipotesis kemam-
puan (ability hypothesis) yang menyatakan bahwa apa yang diperoleh
Mary bukanlah pengetahuan baru, melainkan serangkaian kemampu-
an baru (Lewis, 1990). Bayangkan seseorang yang sangat memahami
teori musik, tetapi tidak bisa memainkan alat musik apa pun. Setelah

HENRy SHEvLIN —ǿȂ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

berlatih keras, orang tersebut akhirnya bisa bermain piano. Menurut
hipotesis kemampuan, hal serupa terjadi pada Mary. Sebelum kelu-
ar dari kamarnya, Mary belum pernah melihat objek berwarna merah,
sehingga ia tidak dapat mengenali suatu benda sebagai merah, memba-
yangkan warna merah, atau mengingatnya. Setelah keluar dari kamar,
pengalaman barunya terhadap warna merah membuatnya mampu me-
lakukan semua hal tersebut. Maka, kesan bahwa Mary memperoleh
pengetahuan baru sebenarnya keliru—yang ia dapatkan hanyalah ke-
mampuan baru. Namun, beberapa filsuf meragukan bahwa penjelas-
an ini benar-benar memadai untuk menyingkirkan intuisi kuat bah-
wa Mary memang memperoleh sejenis pengetahuan istimewa ketika
ia akhirnya melihat warna.

Pendekatan penting lainnya disebut sebagai pandangan “fakta la-
ma, pengetahuan baru” (old fact, new knowledge view).3 Bayangkan
seseorang tahu bahwa Istanbul didirikan pada tahun 330 Masehi. Se-
cara terpisah, ia kemudian mempelajari bahwa Konstantinopel juga
didirikan pada tahun yang sama. Jika orang tersebut belum tahu bah-
wa Istanbul dan Konstantinopel adalah kota yang sama, wajar bila kita
mengatakan bahwa ia telah mempelajari sesuatu yang baru ketika men-
dengar informasi tentang Konstantinopel. Ia memang mendapatkan
informasi baru yang sebelumnya tidak ia miliki. Namun, karena “Kon-
stantinopel” sebenarnya merujuk pada kota yang sama dengan yang
dirujuk “Istanbul”, maka secara ketat kita harus mengatakan bahwa
ia tidak benar-benar mempelajari fakta baru tentang alam semesta—ia
hanya menemukan kembali fakta lama dalam bentuk yang berbeda.

Jika diterapkan pada kasus Mary, gagasan ini berarti bahwa Mary
memang sudah mengetahui semua fakta tentang warna sebelum me-
ninggalkan kamarnya. Ketika ia melihat warna merah untuk perta-

3 Lihat, misalnya, Michael Tye, Ten Problems of Consciousness, 171-77 (Cambridge,
MA: MIT Press, 1995).

HENRy SHEvLIN —Ȁǹ



fILSAfAT pIkIRAN

ma kalinya, ia hanya menemui kembali fakta-fakta yang sama dalam
bentuk baru, yakni melalui pengalaman penglihatan warnanya sendi-
ri, bukan melalui bahasa teoretis sains. Tantangan bagi pandangan ini
adalah menjelaskan secara lebih rinci bagaimana cara istimewa mem-
peroleh pengetahuan melalui pengalaman semacam itu, tanpa harus
mengandaikan adanya fakta atau sifat yang bersifat non-saintifik atau
non-fisik.

Pendekatan terakhir diambil oleh beberapa filsuf yang lebih tegas
dan menantang intuisi umum. Mereka bersikeras bahwa Mary tidak
akan memperoleh pengetahuan baru maupun kemampuan baru ten-
tang dunia ketika ia meninggalkan kamarnya. Jika Mary benar-benar
mengetahui semua fakta saintifik tentang warna sebelum keluar, maka
sebenarnya ia sudah memiliki seluruh pengetahuan dan kemampuan
yang berkaitan dengan pengalaman melihat warna, meskipun ia belum
pernah melihat warna secara langsung (Dennett, 2006).

Pandangan ini mungkin terdengar seperti penolakan mentah ter-
hadap intuisi kuat yang memotivasi eksperimen pikiran tersebut. Na-
mun, salah satu cara untuk membuat pendekatan ini lebih meyakin-
kan adalah dengan memusatkan perhatian pada premis pertama dari
argumen di atas—yakni bahwa Mary mengetahui semua fakta saintifik
yang relevan. Apakah ini sesuatu yang benar-benar bisa kita bayang-
kan? Bagaimanapun juga, sains saat ini masih belum lengkap dan ja-
uh dari kemampuan untuk menjelaskan semua fakta, bahkan dalam
ranahnya sendiri. Selain itu, kebanyakan ilmuwan sangat terspesia-
lisasi sehingga mereka hanya mengetahui sebagian kecil dari fakta di
bidangnya masing-masing. Maka, Mary haruslah seperti sebuah kecer-
dasan super dari masa depan, bukan manusia biasa. Dengan demikian,
mungkinkah intuisi kita tentang apa yang bisa dibayangkan patut di-
beri bobot besar?

Berbagai tanggapan di atas hanyalah sebagian kecil dari banyaknya

HENRy SHEvLIN —ȀǺ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

pendekatan terhadap eksperimen pikiran Kamar Mary yang dikemu-
kakan para filsuf. Meskipun telah banyak kemajuan dalam merumus-
kan bantahan terhadap eksperimen ini, tampaknya belum ada satu pun
jawaban yang diterima secara luas sebagai solusi tuntas. Maka dari itu,
teka-teki tentang kualia dan pandangan saintifik tentang dunia tetap
menjadi bidang riset filsafat yang sangat penting hingga kini.

5.3 ADA BERAPA JENIS KUALIA?

Perdebatan penting lainnya tentang kualia berkaitan dengan jenis ke-
adaan mental seperti apa yang sebenarnya memiliki kualia. Contoh
kualia yang paling sering disebut biasanya meliputi pengalaman visu-
al, auditori, dan sensasi tubuh. Namun, sejumlah filsuf berpendapat
bahwa ada banyak jenis kualia lain selain ketiganya.

Salah satu kandidat tambahan untuk jenis kualia ini adalah emosi.
Tampaknya cukup jelas bahwa emosi kuat seperti kegembiraan, kema-
rahan, atau kesedihan memiliki perasaan khas (atau sekumpulan pe-
rasaan khas) yang menyertainya. Namun, masih menjadi perdebatan
apakah perasaan-perasaan ini melibatkan jenis kualia khusus tersendi-
ri, atau apakah mereka bisa dijelaskan melalui kualia lain—misalnya,
kualia yang berhubungan dengan sensasi tubuh. Pandangan terakhir
ini dipegang oleh salah satu pendiri psikologi modern, William James
(1842–1910), dalam artikelnya yang terkenal (1884). Sebagai contoh,
perhatikan sensasi fisik yang intens yang sering menyertai emosi sema-
cam kegirangan: kita mungkin merasakan detak jantung meningkat,
mulut mengering, dan otot menegang. Apakah mungkin kualia tu-
buh seperti itu sepenuhnya menjelaskan kualia yang ada dalam emosi?
Pertanyaan ini tetap menjadi topik perdebatan yang hangat.

Perdebatan penting lainnya menyangkut cakupan atau jenis kualia
yang berkaitan dengan persepsi. Kita semua dapat sepakat bahwa pe-
ngalaman terhadap warna dan bentuk memiliki kualia. Tetapi, apakah

HENRy SHEvLIN —Ȁǻ



fILSAfAT pIkIRAN

ada kualia khusus ketika kita melihat seseorang tampak ramah, atau
ketika kita mengenali seekor hewan sebagai rakun? Gagasan bahwa
terdapat kualia tingkat tinggi yang terkait dengan sifat di luar warna,
bentuk, dan gerakan ini dikenal sebagai pandangan konten yang ka-
ya (Siegel, 2010). Salah satu alasan yang mendukung pandangan ini
berasal dari kasus-kasus di mana karakter pengalaman kita—dengan
kata lain, kualia kita—tampak berubah meskipun tidak ada perubah-
an pada ciri-ciri persepsi tingkat rendah seperti warna, bentuk, atau
gerak.

Sebagai contoh, perhatikan ilusi “bebek-kelinci” yang terkenal (Jas-
trow, 1899). Dengan sedikit usaha mental, kita dapat “beralih” dari
melihat gambar itu sebagai seekor bebek menjadi melihatnya sebagai
seekor kelinci, dan tampaknya ada perubahan dalam cara gambar itu
terlihat. Namun, pengalaman kita terhadap unsur-unsur visual dasar
dari gambar tersebut—warna dan bentuknya—sebenarnya tidak beru-
bah. Jika hal ini benar, maka tampaknya ada jenis kualia khusus yang
berbeda antara melihat gambar itu sebagai bebek dan melihatnya seba-
gai kelinci.

Perdebatan penting terakhir itu berkaitan dengan pertanyaan apa-
kah keadaan non-perseptual seperti berpikir dan memahami juga me-

HENRy SHEvLIN —ȀǼ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

miliki kualia khusus yang menyertainya. Semisal, cobalah cepat-cepat
menjumlahkan angka 17 dan 48 di dalam kepala Anda, lalu perhatikan
perasaan atau kualitas apa yang menyertai pengalaman itu. Apakah ada
sensasi khas yang menemani pikiran Anda tentang angka-angka terse-
but?

Beberapa filsuf berpendapat bahwa memang ada pengalaman khas
yang terkait dengan proses berpikir dan memahami.4 Salah satu argu-
men untuk mendukung adanya kualia kognitif (atau yang juga dike-
nal sebagai fenomenologi kognitif ) berasal dari contoh mendengarkan
bahasa asing. Bayangkan Jack, seorang penutur bahasa Inggris, dan
Jacques, seorang penutur bahasa Prancis, sama-sama mendengarkan
siaran radio berbahasa Prancis. Jack tidak memahami apa yang ia de-
ngar, sedangkan Jacques memahaminya. Secara intuitif, tampaknya
ada perbedaan dalam kualitas pengalaman mereka yang muncul dari
perbedaan dalam pemahaman (atau ketidakpahaman) mereka terha-
dap siaran tersebut.

Namun, keberadaan kualia kognitif ini juga masih menjadi perde-
batan sengit. Beberapa filsuf berpendapat bahwa kualitas yang menyer-
tai pengalaman berpikir dan memahami sebenarnya dapat dijelaskan
hanya melalui kualia perseptual biasa—seperti warna dan bentuk—
yang muncul sebagai gambaran mental dalam pikiran kita. Dengan de-
mikian, mungkin kualia apa pun yang Anda alami ketika memecahkan
soal matematika tadi hanyalah hasil dari “melihat” atau “mendengar”
angka-angka tersebut di dalam mata batin Anda.

5.4 SKEPTISISME TERHADAP KUALIA

Dalam bab ini, kita telah berbicara tentang kualia seolah-olah kebe-
radaannya, setidaknya, tidak diperdebatkan. Dalam satu pengertian,
hal itu tentu benar: tidak ada yang bisa menyangkal bahwa kita benar-

4 Lihat Galen Strawson, Mental Reality (MIT Press, 1994), Bab 1.

HENRy SHEvLIN —Ȁǽ



fILSAfAT pIkIRAN

benar mengalami warna dan rasa, misalnya. Namun, beberapa filsuf
tetap skeptis terhadap kualia, dengan menegaskan bahwa gagasan itu
sendiri adalah sesuatu yang membingungkan. Filsuf Daniel Dennett
adalah salah satu skeptis terkenal. Dalam tulisannya yang klasik, “Qu-
ining kualia” (1988), ia memberikan sejumlah contoh kasus di mana
gagasan kualia sebagaimana digunakan oleh para filsuf tampaknya jus-
tru menimbulkan pertanyaan-pertanyaan yang mustahil dan mungkin
juga tidak masuk akal.

Pertimbangkan, misalnya, kasus dua orang—yang satu menyukai
kembang kol, sementara yang lain membencinya. Haruskah kita me-
ngatakan bahwa mereka memiliki kualia yang berbeda ketika menci-
cipi kembang kol, ataukah kita sebaiknya mengatakan bahwa mereka
memiliki reaksi yang berbeda terhadap kualia yang sama? Dennett ber-
pendapat bahwa pertanyaan seperti itu hampir tidak masuk akal.

Untuk mengilustrasikan maksudnya lebih lanjut, ia mengajak kita
membayangkan bahwa kita sendiri beralih dari membenci kembang
kol menjadi menyukainya (pengalaman yang banyak dari kita alami
terhadap makanan tertentu). Bahkan dalam kasus seperti itu, katanya,
kita tidak dapat memastikan apakah kualia kita yang berubah, ataukah
sikap kita yang berubah. Jika hal itu benar, tampaknya ada pertanyaan-
pertanyaan tentang kualia yang tidak dapat dijawab dari sudut pan-
dang orang pertama; tetapi karena kualia dikatakan bersifat pribadi
dan takterkatakan, maka tampaknya pertanyaan-pertanyaan itu tidak
dapat dijawab sama sekali! Alih-alih menerima entitas misterius se-
macam itu, Dennett menyarankan agar kita lebih baik meninggalkan
gagasan kualia itu sendiri sebagai sesuatu yang membingungkan.

Bentuk lain dari skeptisisme terhadap kualia berkaitan dengan hu-
bungan kualia dengan objek pengalaman kita. Untuk waktu yang la-
ma, banyak filsuf memandang kualia sebagai hal-hal yang dapat kita
amati dalam pengalaman kita sendiri, terpisah dari pengalaman kita

HENRy SHEvLIN —ȀǾ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

terhadap objek-objek di dunia (karena itu istilah “perasaan mentah”
kadang digunakan untuk menggambarkannya). Namun, beberapa fil-
suf belakangan menantang pandangan ini, dan justru berpendapat bah-
wa sejauh kita mengalami kualia, kita mengalaminya sebagai sifat dari
objek-objek di dunia (Harman 1990). Ini merupakan perdebatan yang
kompleks, tetapi pada dasarnya para filsuf ini berargumen bahwa ke-
tika kita memandang pohon hijau, kita tidak mengalami “kehijauan
mentah” (raw greenness). Sebaliknya, apa yang kita sebut “kualia da-
ri kehijauan” sebenarnya kita alami sebagai sifat dari objek di dunia,
yakni pohon itu sendiri. Jika tesis transparansi ini benar, maka hal itu
menunjukkan bahwa bahkan jika kualia memang ada, mereka mung-
kin hanyalah aspek dari kesadaran kita terhadap objek-objek nyata di
dunia, bukan semacam “cat mental” yang misterius (Block 1996). Ji-
ka demikian, ilmu kognitif mungkin dapat membantu kita memahami
kualia melalui proyek filosofis dan saintifik yang lebih luas untuk men-
jelaskan bagaimana persepsi membuat kita sadar akan dunia.

5.5 KESIMPULAN

Kualia tetap menjadi salah satu teka-teki terdalam dalam seluruh bi-
dang filsafat, dan bab ini hanya memberikan tinjauan singkat atas be-
berapa perdebatan terpenting yang melibatkannya. Meskipun sains te-
lah memberi kita wawasan baru yang luar biasa terhadap pertanyaan-
pertanyaan sulit seperti asal-usul alam semesta dan genom manusia,
masalah bagaimana menjelaskan kualia tampaknya masih menggoda
tetapi tetap berada di luar jangkauan penyelidikan saintifik standar.
Terlepas dari itu—atau mungkin justru karena itu—banyak filsuf dan
ilmuwan memandang kualia sebagai sebuah wilayah yang penting dan
menarik bagi pemahaman manusia.

HENRy SHEvLIN —Ȁǿ



fILSAfAT pIkIRAN

REFERENSI

Block, Ned. 1996. “Mental Paint and Mental Latex.” Philosophical
Issues 7(19).

Dennett, Daniel C. 2006. “What Robomary Knows.” In Phenomenal
Concepts and Phenomenal Knowledge: New Essays on Consciousness
and Physicalism, ed. Torin Alter and Sven Walter. Oxford: Oxford
University Press.

Dennett, Daniel C. 1988. “Quining Qualia.” In Consciousness in Con-
temporary Science, 42–77. New York: Clarendon Press/Oxford
University Press.

Harman, Gilbert. 1990. “The Intrinsic Quality of Experience.” Philo-
sophical Perspectives 4: 31–52.

Jackson, Frank. 1982. “Epiphenomenal Qualia.” Philosophical Quar-
terly 32: 127–36.

Lewis, David. 1990. “What Experience Teaches.” In Mind and Cog-
nition, ed. William G. Lycan, 29–57. Oxford: Basil Blackwell.

James, William. 1884. “What Is an Emotion?” Mind 9(34): 188–
205.

Jastrow, Joseph. 1899. The Mind’s Eye. Popular Science Monthly 54:
299–312.

Siegel, Susanna. 2010. The Contents of Visual Experience. Oxford:
Oxford University Press.

BACAAN LANJUTAN

Alter, Torin and Robert J. Howell. 2009. A Dialogue on Consciousness.
Oxford: Oxford University Press.

Blackmore, Susan. 2006. Conversations on Consciousness. New York/Oxford:
Oxford University Press.

Chalmers, David J. 1998. The Conscious Mind: In Search of a Funda-
mental Theory. New York/Oxford: Oxford University Press.

HENRy SHEvLIN —ȀȀ



kuALIA DAN pERASAAN MENTAH

Dennett, Daniel C. 1991. Consciousness Explained. United States: Litt-
le, Brown and Co.

Montero, Barbara. 1999. “The Body Problem.” Noûs 33(2): 183–
200.

Nagel, Thomas. 1974. “What Is It Like to Be a Bat?” Philosophical
Review 83: 435–456.

HENRy SHEvLIN —Ȁȁ



6
Kesadaran

TONy cHENg

6.1 PENDAHULUAN

Istilah “kesadaran” (consciousness) sering kali, meskipun tidak selalu,
digunakan secara bergantian dengan istilah “keengahan” (awareness),
yang terdengar lebih akrab di telinga banyak orang. Kita sering berkata,
misalnya, “apakah kamu engah (aware) bahwa…” atau “apakah kamu
memperhatikan bahwa…?” untuk menyatakan hal serupa. Ungkapan-
ungkapan ini menunjukkan adanya hubungan erat antara kesadaran
dan perhatian (attention), yang akan dibahas lebih lanjut dalam bab
ini.

Ned Block, salah satu tokoh penting dalam kajian ini, memberi-
kan karakterisasi yang berguna mengenai apa yang ia sebut “kesadaran
fenomenal” (phenomenal consciousness). Baginya, kesadaran fenomenal
adalah pengalaman. Pengalaman mencakup persepsi, misalnya ketika
kita melihat, mendengar, menyentuh, mencium, dan merasakan sesu-
atu; kita biasanya mengalami hal-hal seperti melihat warna atau men-

79



kESADARAN

cium aroma. Pengalaman juga mencakup keengahan ragawi, misalnya
kita engah akan suhu tubuh sendiri atau posisi anggota badan. Dengan
demikian, kesadaran terutama berhubungan dengan aspek pengalam-
an dari kehidupan mental kita.

Sebagian besar pembahasan dalam filsafat pikiran bergantung pada
gagasan tentang pengalaman sadar dalam satu atau lain bentuk. Des-
cartes, misalnya, melaporkan pengalaman sadarnya dalam Meditations
on First Philosophy, yang menjadi pusat dari argumennya bahwa ia me-
miliki pikiran (lihat Bab 1). Aliran behaviorisme, materialisme, fung-
sionalisme, dan dualisme sifat berupaya menjelaskan kehidupan men-
tal kita, sehingga mereka harus memperhitungkan kesadaran karena ia
merupakan salah satu unsur paling penting dari mentalitas (Bab 2, Bab
3, Bab 4). Kualia dan perasaan mentah adalah salah satu cara mema-
hami kesadaran; karena sudah dibahas sebelumnya (Bab 5), topik ini
tidak akan diulas kembali di sini. Pengetahuan, kepercayaan, dan ke-
adaan mental lainnya kadang—meskipun tidak selalu—bersifat sadar;
oleh karena itu, penting untuk memahami perbedaan antara, misalnya,
kayakinan sadar dan tidak sadar. Hal ini juga berlaku untuk konsep
dan isi pikiran (Bab 7). Apakah kehendak bebas dan diri memerlukan
kesadaran masih menjadi perdebatan yang hangat (Bab 8). Dengan ca-
ra ini, jelaslah bahwa kesadaran menempati posisi sentral dalam filsafat
pikiran.

6.2 KONSEP-KONSEP KESADARAN

Ada banyak konsep tentang kesadaran, namun secara umum ada dua
pendekatan utama. Pertama, kita dapat meneliti konsep awam (folk
concepts) tentang kesadaran—yakni bagaimana orang awam menggu-
nakan istilah ini, serta istilah lain yang berkaitan (seperti awareness)
untuk merujuk pada fenomena serupa. Kedua, kita dapat mencari
konsep kesadaran yang berguna untuk menjelaskan atau memahami

TONy cHENg —ȁǹ



fILSAfAT pIkIRAN

pikiran. Pendekatan pertama dilakukan dalam filsafat eksperimental,
cabang baru dalam filsafat yang menggunakan metode eksperimental
untuk menyurvei konsep-konsep yang dimiliki masyarakat awam, ter-
masuk mereka yang berasal dari latar budaya dan bahasa yang beragam.
Dalam bab ini, kita akan berfokus pada pendekatan kedua, yang secara
tradisional lebih disukai oleh para filsuf pikiran.

Para filsuf memiliki cara yang berbeda dalam membedakan berba-
gai konsep kesadaran, dan mereka sering kali sangat tidak sepakat satu
sama lain. Tidak ada klasifikasi yang sepenuhnya bebas dari kontrover-
si. Namun, ada satu pembedaan yang cenderung menjadi titik awal
dalam diskusi filsafat tentang kesadaran; bahkan mereka yang tidak
setuju dengan pembedaan ini biasanya memulainya dari sini. Pembe-
daan tersebut berasal dari Ned Block (1995), yaitu antara kesadaran
fenomenal dan kesadaran akses:

Kesadaran fenomenal [kesadaran-F] adalah pengalaman; yang
membuat suatu keadaan menjadi sadar secara fenomenal adalah
bahwa ada perasaan “seperti apa rasanya” (Nagel 1974) berada
dalam keadaan tersebut. (Block 1995, hlm. 228)

Suatu keadaan perseptual bersifat sadar-akses [sadar-A], secara
kasar, jika isinya—yakni apa yang direpresentasikan oleh kea-
daan perseptual tersebut—diproses melalui fungsi pemrosesan
informasi, yaitu jika isinya mencapai Sistem Eksekutif sehingga
dapat digunakan untuk mengendalikan penalaran dan perilaku.
(Block 1995, hlm. 229)

Block juga membahas konsep ketiga, yaitu kesadaran pemantau
(monitoring consciousness) (1995, hlm. 235). Namun, demi fokus pem-
bahasan, kita akan membatasi diri pada dua jenis kesadaran: kesadaran
fenomenal dan akses.

Pokok utama Block adalah membedakan antara kesadaran-F dan
kesadaran-A. Ia berupaya menunjukkan bahwa keduanya adalah je-
nis yang berbeda. Untuk melakukannya, ia mencari kasus di mana

TONy cHENg —ȁǺ



kESADARAN

kesadaran-F ada sementara kesadaran-A tidak ada:

Bayangkan Anda sedang terlibat dalam percakapan yang sangat
intens, lalu tiba-tiba pada tengah hari Anda menyadari bahwa
tepat di luar jendela Anda ada—dan sudah ada selama beberapa
waktu—suara bor pneumatik yang sangat keras menggali jalan-
an. Anda sebenarnya sudah engah akan kebisingan itu sejak tadi,
tetapi baru pada tengah hari Anda engah secara sadar akan hal
itu. Artinya, Anda telah sadar secara fenomenal terhadap sua-
ra tersebut sejak awal, tetapi baru pada tengah hari Anda sadar
secara fenomenal dan sekaligus secara akses. (Block 1995, hlm.
234; cetak miring dari penulis)

Untuk kasus kesadaran-A tanpa kesadaran-F, Block berargumen
bahwa sulit menemukan contoh nyata, tetapi hal itu secara konseptual
mungkin (1995, hlm. 233)—artinya tidak ada kontradiksi logis da-
lam membayangkan skenario adanya kesadaran-A tanpa kesadaran-F.
Strategi ini efektif karena tujuan Block hanyalah menunjukkan bahwa
keduanya merupakan jenis kesadaran yang berbeda; untuk itu, tidak
perlu ada contoh nyata, meskipun contoh nyata tentu memperkuat
argumen karena berfungsi sebagai bukti eksistensial.

Pembedaan penting lainnya dikemukakan oleh David Chalmers
(1995), yang menantang para peneliti kesadaran dengan membedakan
antara “masalah mudah” (easy problem) dan “masalah sulit” (hard pro-
blem) dari kesadaran. Menurut Chalmers:

Masalah-masalah mudah dari kesadaran adalah yang tampak da-
pat dijelaskan langsung melalui metode standar sains kognitif,
yakni dengan menjelaskan fenomena berdasarkan mekanisme
komputasional atau neural. Masalah-masalah sulit adalah yang
tampaknya menolak metode-metode tersebut. (Chalmers 1995,
hlm. 4)

Berikut beberapa contoh masalah mudah yang ia kemukakan:

1) Integrasi informasi oleh suatu sistem kognitif;

TONy cHENg —ȁǻ



fILSAfAT pIkIRAN

2) Kemampuan untuk melaporkan keadaan mental;
3) Kemampuan suatu sistem untuk mengakses keadaan internal-

nya sendiri;
4) Fokus perhatian (Chalmers 1995).

Baik masalah mudah maupun masalah sulit sama-sama menarik
perhatian para filsuf. Diskusi Block tentang kesadaran fenomenal dan
akses dapat dikategorikan dalam wilayah masalah mudah, sedangkan
Bab 1 sampai Bab 5 buku ini lebih berkaitan dengan masalah sulit.

Dengan kedua pembedaan dasar ini—antara kesadaran fenomenal
dan kesadaran akses, serta antara masalah mudah dan masalah sulit—
kita dapat melanjutkan dengan meninjau bagaimana para filsuf dan
saintis mengembangkan teori tentang berbagai jenis kesadaran, teruta-
ma kesadaran fenomenal.

6.3 TEORI-TEORI TENTANG KESADARAN

Block berupaya membuat pembedaan secara tegas antara kesadaran-
F dan kesadaran-A. Ia mengajukan beberapa garis argumentasi, dan
salah satu yang paling relevan menyatakan bahwa kesadaran-F tidak
dapat dijelaskan melalui konten representasional. Untuk memahami
maksudnya, kita perlu terlebih dahulu memahami apa yang dimaksud
dengan konten representasional. Contoh akan membantu. Dua keya-
kinan itu berbeda karena memiliki konten yang berbeda: keyakinan
saya bahwa besok akan turun hujan dan bahwa lusa tidak akan hujan
adalah dua keyakinan yang berbeda karena kontennya—“besok akan
turun hujan” dan “lusa tidak akan hujan”—berbeda. Konten-konten
ini dikatakan merepresentasikan keadaan dunia, baik yang nyata ma-
upun yang imajiner. Konten representasional dapat benar atau salah:
keyakinan saya bahwa besok akan hujan bisa saja salah jika ternyata
besok tidak hujan.

Konsep konten representasional sendiri sangat kompleks dan akan

TONy cHENg —ȁǼ



kESADARAN

dibahas lebih rinci dalam Bab 7. Ada banyak alasan untuk percaya bah-
wa kesadaran-F tidak dapat dijelaskan oleh konten representasional;
salah satunya adalah bahwa suatu pengalaman dan suatu keyakinan bi-
sa saja memiliki konten yang sama, tetapi fenomenologinya berbeda.
Hal ini masih menjadi perdebatan. Beberapa filsuf bahkan berpenda-
pat bahwa pengalaman tidak memiliki konten representasional sama
sekali.

Kini, konten dan kesadaran adalah dua topik utama dalam filsa-
fat pikiran. Tokoh besar lain di bidang ini, Daniel Dennett, bahkan
menjadikannya sebagai judul buku pertamanya (Content and Consci-
ousness, 1969). Keduanya sering dipelajari secara terpisah, tetapi be-
berapa filsuf berusaha menjelaskan yang satu dengan yang lain. Po-
sisi yang paling berpengaruh, seperti yang diwakili oleh Fred Dretske
(1995), berpendapat bahwa konten representasional lebih mudah dipa-
hami karena dapat dijelaskan dengan istilah-istilah naturalistik seperti
informasi. Disebut naturalistik karena istilah-istilah ini dapat diteri-
ma secara saintifik dalam sains alam. Pandangan ini juga berpenda-
pat bahwa kesadaran harus dipahami melalui konten representasional
agar sepenuhnya dapat dinaturalisasi. Pandangan ini disebut represen-
tasionalisme. Pernyataan kanoniknya berbunyi: “semua fakta mental
adalah fakta representasional” (Dretske 1995, xiii). Proyek ini dikenal
sebagai upaya “menaturalisasi pikiran.”

Namun, meskipun Block mendukung proyek naturalisasi tersebut,
ia menolak cara khusus ini dalam menaturalisasi kesadaran. Intuisi da-
sarnya adalah bahwa representasionalisme mengabaikan sesuatu yang
sangat penting, yaitu what-it-is-like-ness—“seperti apa rasanya” bera-
da dalam suatu pengalaman. Alasannya, misalnya, keyakinan dengan
konten representasional bisa saja tidak disadari. Selain itu, beberapa
orang berpendapat bahwa pengalaman bahkan tidak memiliki konten
representasional sama sekali.

TONy cHENg —ȁǽ



fILSAfAT pIkIRAN

Meskipun Block dan para pengkritiknya menentang representasio-
nalisme, pandangan ini tetap menjadi teori yang paling berpengaruh di
bidang ini. Alasannya mungkin karena teori ini dianggap sebagai jalur
paling menjanjikan untuk menaturalisasikan pikiran. Hal ini penting
karena salah satu tujuan utama filsafat abad ke-20 adalah menempat-
kan pikiran dalam dunia fisik (lihat Bab 1–5). Teori besar ini hadir
dalam berbagai bentuk, yang akan diringkas dalam bagian-bagian ber-
ikut.

6.3.1 Representasionalisme Tingkat-Pertama

Pandangan ini berpendapat bahwa konten representasional saja sudah
cukup untuk menjelaskan kesadaran fenomenal (Dretske 1995; Tye
1995). Ada yang berpendapat bahwa keduanya identik, sementara
yang lain mengatakan bahwa kesadaran itu bertopang pada konten re-
presentasional. Kebertopangan adalah konsep teknis yang digunakan
di banyak bidang filsafat. Misalnya, jika A adalah dasar kebertopangan
dan B dikatakan bertopang pada A, maka setiap terjadi perubahan da-
lam B pasti karena ada perubahan dalam A. Namun, sebaliknya tidak
selalu terjadi: A bisa berubah meski tidak ada perubahan dalam B. Ini
adalah cara tertentu untuk menjelaskan hubungan kebertopangan.

Contoh konkret: dalam etika, ada pandangan bahwa fakta-fakta
etis—misalnya bahwa menyiksa itu salah—memiliki dasar yang kokoh
karena mereka bertopang pada fakta-fakta fisik. Artinya, jika fakta etis
berubah, itu karena ada perubahan dalam fakta fisik. Namun seba-
liknya tidak selalu terjadi: fakta fisik dapat berubah tanpa mengubah
fakta etis. Prinsip yang sama digunakan untuk menjelaskan fakta es-
tetik. Gagasan kebertopangan ini tampaknya menangkap hubungan
ketergantungan yang kita butuhkan: fakta fisik adalah yang paling fun-
damental, sehingga jika fakta lain berubah, pasti karena ada perubahan
dalam fakta fisik. Namun, fakta fisik yang berbeda bisa menopang fak-

TONy cHENg —ȁǾ



kESADARAN

ta etis, estetis, dan mental yang sama. Inilah gagasan kuat di balik
representasionalisme.

6.3.2 Representasionalisme Tingkat Lebih Tinggi

Teori-teori tingkat lebih tinggi secara umum berpendapat bahwa su-
atu keadaan mental menjadi sadar karena disertai oleh keadaan lain.
Bagaimana menjelaskan makna “menyertai” di sini tentu saja menja-
di persoalan rumit dan kontroversial (Rosenthal 2005). Motivasi uta-
ma teori tingkat lebih tinggi berasal dari pengamatan David Rosenthal
bahwa “keadaan mental hanya sadar jika seseorang dengan suatu cara
sadar akan keadaan tersebut” (2005, hlm. 4). Ia menyebut ini seba-
gai prinsip transitivitas. Perhatikan bahwa “hanya jika” menandakan
hubungan logis tertentu: “A hanya jika B” berarti B adalah syarat nis-
caya bagi A. Jadi, prinsip ini menyatakan bahwa kesadaran seseorang
atas keadaan mental tertentu merupakan syarat niscaya bagi keadaan
mental tersebut untuk menjadi sadar.

Teori tingkat lebih tinggi hadir dalam berbagai versi. Pertanyaan
dasarnya adalah: apa hakikat dari keadaan tingkat lebih tinggi yang
relevan itu? Ada yang menganggapnya sebagai persepsi, ada juga yang
menganggapnya sebagai pikiran. Versi pertama dapat ditemukan pada
Armstrong (1968) dan Lycan (1996), dan dikenal sebagai teori indera
batin. Gagasannya: sebagaimana persepsi biasa (outer sense), keadaan
internal yang menimbulkan kesadaran juga bersifat perseptual (inner
sense). Keunggulan pandangan ini adalah bahwa persepsi dianggap
lebih dasar dibanding pikiran, sehingga teori ini dapat menjelaskan
kesadaran pada makhluk non-linguistik yang mampu merasakan tetapi
mungkin tidak berpikir.

Versi kedua adalah teori pemikiran tingkat lebih tinggi, yang memi-
liki dua varian. Rosenthal (2005) berpendapat bahwa keadaan mental
yang sadar secara fenomenal adalah objek dari pemikiran tingkat lebih

TONy cHENg —ȁǿ



fILSAfAT pIkIRAN

tinggi. Ini disebut aktualis. Sementara itu, Carruthers (2005) ber-
pendapat bahwa keadaan mental sadar adalah keadaan yang tersedia
bagi pemikiran tingkat lebih tinggi. Ini disebut dispositionalis. Per-
bedaan antara aktual dan disposisional juga penting di banyak bidang
filsafat. Bayangkan dokumen-dokumen di laptop Anda: karena Anda
memiliki kata sandi yang tepat, dokumen-dokumen itu tersedia bagi
Anda, tetapi bukan berarti Anda sedang membukanya setiap saat. Seca-
ra sederhana, bagi aktualis, hanya keadaan mental yang sedang benar-
benar diakses pada suatu waktu yang sadar; sedangkan bagi disposi-
sionalis, setiap keadaan mental yang dapat diakses pada suatu waktu
sudah termasuk sadar. Secara umum, versi disposisional lebih longgar
dibanding aktualist, karena konsep disposisional memang lebih lemah.
Namun, semua teori tingkat lebih tinggi ini masih tergolong represen-
tasionalisme, karena baik persepsi maupun pikiran dianggap memiliki
konten representasional.

6.3.3 Representasionalisme Refleksif

Pandangan ini mungkin sulit dibedakan dari teori tingkat lebih ting-
gi, tetapi gagasan dasarnya berbeda. Menurut pandangan ini, keadaan
mental yang sadar secara fenomenal itu memiliki konten representasio-
nal tingkat lebih tinggi yang merepresentasikan dirinya sendiri (Krie-
gel 2009). Keunggulan teori ini adalah tidak menggandakan keadaan
mental; konten representasional menjadi bagian dari keadaan sadar itu
sendiri. Misalnya, pengalaman visual saya ketika melihat buku di dep-
an saya memiliki fenomenologi tertentu dan juga konten bahwa “ada
sebuah buku di depan saya.” Teori ini menyatakan bahwa pengalaman
visual tersebut memiliki fenomenologi seperti itu karena konten yang
dikandungnya. Rangkaian gagasan ini memiliki banyak variasi yang ti-
dak dapat dibahas seluruhnya di sini, tetapi perlu diingat bahwa teori
ini tidak boleh disamakan dengan teori tingkat lebih tinggi.

TONy cHENg —ȁȀ



kESADARAN

Apakah dua teori berikut ini mesti diklasifikasikan sebagai repre-
sentasionalisme masih kontroversial. Namun, bab ini tidak mengam-
bil sikap terkait kontroversi ini.

6.3.4 Teori Kognitif

Kelompok teori ini menggunakan konsep kognisi untuk memahami
kesadaran. Dalam beberapa hal, teori ini mirip dengan representasio-
nalisme karena konten sering dikaitkan dengan keadaan kognitif seper-
ti keyakinan. Namun, perbedaannya penting: teori kognitif biasanya
tidak menggunakan konsep konten representasional, yang khas filsafat.
Teori kognitif paling terkenal dikemukakan oleh ilmuwan Bernard Ba-
ars (1988). Menurut pandangan ini, kesadaran muncul dari kompetisi
antara prosesor dan keluaran (output) untuk kapasitas memori kerja
yang terbatas, yang berfungsi menyiarkan informasi ke seluruh “ruang
kerja global” (global workspace). Model ini mirip dengan analogi kom-
puter digital.

Pandangan ini cukup serupa dengan model multiple drafts dari
Dennett (1991), yang menurutnya berbagai “pemeriksaan” terhadap
seseorang akan menghasilkan jawaban yang berbeda tentang keadaan
sadar orang tersebut. Keduanya serupa karena sama-sama menggu-
nakan konsep kognitif untuk menjelaskan kesadaran. Teori kognitif
cenderung naturalistik, meskipun tidak menggunakan konten repre-
sentasional untuk menjelaskan kesadaran. Block menolak teori kog-
nitif dengan alasan yang sama seperti terhadap representasionalisme,
yaitu bahwa keduanya gagal menangkap aspek “seperti apa rasanya”
dari pengalaman.

6.3.5 Teori Integrasi Informasi

Sebagian besar peneliti sepakat bahwa informasi memainkan peran
penting dalam teori kesadaran yang lengkap, meskipun peran pastinya

TONy cHENg —ȁȁ



fILSAfAT pIkIRAN

masih diperdebatkan. Teori Integrasi Informasi dikemukakan oleh ahli
saraf Giulio Tononi (2008). Ia berpendapat bahwa integrasi informasi
yang relevan merupakan kondisi yang niscaya dan memadai untuk ke-
sadaran. Menurut teori ini, kesadaran adalah sifat informasi-teoretik
murni dari sistem kognitif—tidak ada konsep lain yang lebih funda-
mental dalam hal ini. Rinciannya sangat teknis dan teori ini masih
terus dikembangkan karena relatif baru. Beberapa peneliti memban-
dingkannya dengan panpsikisme, yaitu pandangan bahwa kesadaran
merupakan salah satu sifat paling mendasar dari alam semesta (Chal-
mers 1996). Namun, penting diingat bahwa setiap teori memiliki ciri
khasnya sendiri dan harus dipahami berdasarkan kerangka pikirnya
masing-masing.

Inilah ringkasan beberapa teori utama tentang kesadaran. Daftar
ini tentu tidak menyeluruh, dan masing-masing teori memiliki rincian
yang jauh lebih kompleks. Ringkasan ini, seperti juga keseluruhan bab,
dimaksudkan sebagai titik awal untuk eksplorasi lebih lanjut.

6.4 PERHATIAN DAN KESADARAN

Di awal bab ini, kita telah melihat bahwa terdapat kemungkinan hu-
bungan antara perhatian dan kesadaran. Biasanya, bab tentang kesa-
daran tidak membahas perhatian. Namun, sejak sekitar tahun 2010,
diskusi filosofis mengenai perhatian semakin meluas, sehingga masuk
akal untuk membahasnya dalam kaitannya dengan kesadaran, meski-
pun secara singkat.

Sebelum tahun 1990-an, istilah kesadaran adalah sesuatu yang cen-
derung dihindari oleh para saintis. Ia dianggap tidak saintifik karena
belum ada cara yang memadai untuk memberikan definisi operasional
yang memuaskan—yakni definisi yang dapat dibenarkan secara empi-
ris. Pada masa itu, para saintis lebih memilih meneliti perhatian, kare-
na dianggap lebih mudah untuk diukur atau dikuantifikasi. Penelitian

TONy cHENg —ȁȂ



kESADARAN

empiris mengenai perhatian memang sudah berkembang pesat sejak
tahun 1960-an.

Meskipun para saintis pada masa itu berusaha keras untuk tidak se-
cara eksplisit membicarakan kesadaran, mereka tidak sepenuhnya bisa
mengabaikannya. Misalnya, ketika psikolog Max Coltheart mende-
finisikan visible persistence (1980), sulit untuk memahami apa yang
dimaksud dengan “terlihat” (visible) jika bukan “terlihat secara sadar,”
meskipun memang ada kemungkinan penafsiran lain, seperti “dapat
dilihat.” Namun, seseorang mungkin tetap bertanya apakah “dapat di-
lihat” berarti “dapat dilihat secara sadar.” Tentu saja ada nuansa halus
di sini; misalnya, Block (2007) lebih jauh membedakan antara persis-
tensi yang dapat dilihat (visible persistence) dan persistensi fenomenal
(phenomenal persistence), yang justru menimbulkan pertanyaan baru
tentang bagaimana seharusnya kita memahami persistensi yang dapat
dilihat.

Namun, bagaimanapun juga, sebelum tahun 1990-an, perhatian
menjadi fokus utama penelitian para saintis, dan dalam banyak hal
berfungsi sebagai pengganti bagi kesadaran, karena perhatian dianggap
lebih dapat dipertanggungjawabkan secara saintifik. Situasinya kini
telah berubah secara drastis. Saat ini, studi mengenai kesadaran begitu
meluas, tidak hanya dalam sains tetapi juga dalam filsafat. Alasan di
balik perubahan ini cukup kompleks; hal itu tidak semata-mata karena
kini kesadaran dapat didefinisikan dengan lebih baik secara saintifik
(sejarah panjang dan kompleks ini tidak akan dibahas di sini).

Pertanyaan yang kini muncul adalah: bagaimana hubungan an-
tara perhatian dan kesadaran? Apakah keduanya identik? Jika tidak,
bagaimana hubungan di antara keduanya? Sulit untuk mempertahan-
kan pandangan bahwa keduanya identik, karena tampaknya terdapat
kasus-kasus jelas di mana suatu subjek—tidak harus manusia—dapat
memusatkan perhatiannya tanpa memiliki kesadaran terhadap objek

TONy cHENg —Ȃǹ



fILSAfAT pIkIRAN

yang menjadi fokusnya. Mungkin subjek itu adalah organisme seder-
hana yang tidak memiliki kesadaran dalam arti yang relevan, tetapi
secara argumentatif dapat dikatakan memiliki kapasitas perhatian da-
sar, yakni kemampuan untuk mengarahkan sumber daya kognitifnya
pada target tertentu.

Biasanya, perdebatan lebih berfokus pada apakah perhatian meru-
pakan kondisi niscaya dan/atau memadai bagi kesadaran. Jesse Prinz
(2012) berpendapat bahwa perhatian memang cukup untuk menjelas-
kan kesadaran, bahkan terkadang mendekati pandangan bahwa kedu-
anya identik. Namun, pandangan ini menghadapi dua tantangan uta-
ma. Pertama, beberapa pihak berargumen bahwa perhatian tidak nis-
caya bagi kesadaran. Salah satu pendapat demikian adalah pandangan
luapan fenomenologis (phenomenological overflow view) yang diajukan
oleh Block (2007). Kedua, ada yang berpendapat bahwa perhatian
tidak cukup bagi kesadaran. Robert Kentridge dan rekan-rekannya
(1999), misalnya, menunjukkan bahwa kasus blindsight—yakni pasi-
en yang buta pada bagian tertentu dari bidang penglihatannya akibat
kerusakan korteks—adalah contoh perhatian tanpa kesadaran. Para
pasien ini menunjukkan tanda-tanda perhatian yang jelas, tetapi mere-
ka sendiri bersikeras bahwa mereka tidak sadar terhadap bagian bidang
penglihatan tersebut.

Semua ini, tentu saja, sangat dapat diperdebatkan, dan masih ter-
buka ruang luas untuk ketidaksepakatan (Cheng 2017). Baik kesadar-
an maupun perhatian masih menjadi topik hangat dalam filsafat dan
sains kognitif masa kini—dan kemungkinan besar akan tetap demiki-
an di masa mendatang.

TONy cHENg —ȂǺ



kESADARAN

REFERENSI

Armstrong, David. 1968. A Materialist Theory of the Mind. London:
Routledge.

Baars, Bernard. 1988. A CognitiveTheory of Consciousness. Cambridge,
UK: Cambridge University Press.

Block, Ned. 1995. “On a Confusion about a Function of Conscious-
ness.” Behavioral and Brain Sciences 18: 227–287.

Block, Ned. 2007. “Consciousness, Accessibility and the Mesh betwe-
en Psychology and Neuroscience.” Behavioral and Brain Sciences
30: 481–548.

Carruthers, Peter. 2005. Consciousness: Essays from a Higher-Order
Perspective. Oxford: Oxford University Press.

Chalmers, David. 1995. “Facing up to the Problem of Consciousness.”
Journal of Consciousness Studies 2(3): 200–219.

Chalmers, David. 1996. The Conscious Mind: In Search of a Funda-
mental Theory. New York: Oxford University Press.

Cheng, Tony. 2017. “Iconic Memory and Attention in the Overflow
Debate.” Cogent Psychology 4.

Coltheart, Max. 1980. “Iconic Memory and Visible Persistence.” Per-
ception and Psychophysics 27(3): 183–228.

Dennett, Daniel. 1969. Content and Consciousness. Oxon: Routledge
& Kegan Paul.

Dennett, Daniel. 1991. Consciousness Explained. New York: Little
Brown & Co.

Dretske, Fred. 1995. Naturalizing the Mind. Cambridge, MA: MIT
Press.

Kentridge, Robert et al. 1999. “Attention without Awareness in Blin-
dsight.” Proceedings of the Royal Society of London B 266: 1805–
1811.

Kriegel, Uriah. 2009. Subjective Consciousness: A Self-Representational

TONy cHENg —Ȃǻ



fILSAfAT pIkIRAN

Theory. Oxford: Oxford University Press.
Lycan, William. 1996. Consciousness and Experience. Cambridge, MA:

MIT Press.
Nagel, Thomas. 1974. “What is it like to be a Bat?” Philosophical

Review 83: 435–450.
Prinz, Jesse. 2012. The Consciousness Brain: How Attention Engenders

Experience. New York: Oxford University Press.
Rosenthal, David. 2005. Consciousness and Mind. Oxford: Oxford

University Press.
Tononi, Giulio. 2008. “Consciousness as Integrated Information: A

Provisional Manifesto.” Biological Bulletin 215: 216–242.
Travis, Charles. 2004. “The Silence of the Senses.” Mind 113: 57–94.
Tye, Michael. 1995. Ten Problems of Consciousness: A Representational

Theory of the Phenomenal Mind. Cambridge, MA: MIT Press.
Tye, Michael. 2003. Consciousness and Persons: Unity and Identity.

Cambridge, MA: MIT Press.

BACAAN LANJUTAN

Blackmore, Susan and Emily Troscianko. 2018. Consciousness: An
Introduction. Oxford: Routledge.

Churchland, Patricia. 1989. Neurophilosophy: Toward a Unified Scien-
ce of the Mind-Brain. Cambridge, MA: MIT Press.

Hurley, Susan. 1998. Consciousness in Action. Cambridge, MA: MIT
Press.

TONy cHENg —ȂǼ





7
Konsep dan Konten

ERAN ASOuLIN

7.1 PENDAHULUAN

Masalah intensionalitas adalah persoalan tentang bagaimana mungkin
suatu entitas dapat menjadi “tentang” sesuatu—yakni bagaimana ka-
limat, pikiran, atau konsep bisa tentang sesuatu yang lain. Entitas-
entitas semacam itu dikatakan memiliki intensionalitas karena mereka
merepresentasikan sesuatu di luar dirinya. Gagasan tentang intensio-
nalitas dapat ditelusuri setidaknya hingga Aristoteles (384–322 SM),
namun filsuf Jerman Franz Brentano (1838–1917) umumnya diang-
gap sebagai tokoh yang memperkenalkan kembali konsep ini ke dalam
filsafat modern pada akhir abad ke-19.

Brentano terkenal dengan pernyataannya: “Setiap fenomena men-
tal ditandai oleh … ineksistensi intensional (atau mental) suatu objek”
dan memiliki “rujukan pada suatu konten, arah pada suatu objek.” De-
ngan kata lain, “Setiap fenomena mental mengandung sesuatu sebagai
objek di dalam dirinya, meskipun tidak semua melakukannya dengan

95



kONSEp DAN kONTEN

cara yang sama. Dalam presentasi, sesuatu dihadirkan; dalam penila-
ian, sesuatu ditegaskan atau disangkal; dalam cinta, sesuatu dicintai;
dalam benci, sesuatu dibenci; dalam hasrat, sesuatu diinginkan; dan
seterusnya” (Brentano [1874] 1995, 68).

Cara paling umum untuk merumuskan masalah intensionalitas
adalah dengan mengaitkannya pada makna atau konten. Pertanyaan-
nya: apa status makna sebuah kalimat di luar aspek formal dan sintak-
sisnya? Apa yang membuat sebuah proposisi memiliki konten tertentu
dan bukan konten yang lain? Apakah konten hanya bergantung pada
sifat-sifat internal pikiran? Ataukah kita juga perlu mempertimbang-
kan faktor eksternal seperti konteks ujaran atau sejarah sosial penutur-
nya untuk menentukan konten?

Mereka yang berpendapat bahwa sifat-sifat yang relevan dan signi-
fikan secara saintifik dalam menjelaskan konten sebagian besar (mes-
kipun tidak sepenuhnya) terdapat di dalam pikiran disebut kaum in-
ternalis. Sebaliknya, kaum eksternalis berpendapat bahwa ada sesuatu
yang lebih dari sekadar peristiwa internal dalam pikiran dan hubungan-
nya yang kebetulan dengan dunia. Menurut mereka, makna kata, ka-
limat, atau konten pikiran kita itu bergantung pada adanya hubungan
metafisik yang mendalam—mungkin bersifat kausal—antara pikiran
dan objek-objek dunia yang eksis secara independen dari pikiran.

Kaum eksternalis menegaskan bahwa teori tentang konten harus
dapat menjelaskan hubungan antara ekspresi linguistik dan apa yang
disebut sebagai “hal-hal di dunia.” Dengan kata lain, untuk menje-
laskan konten, kita harus mampu menerangkan bagaimana ekspresi
linguistik berhubungan dengan hal-hal yang dibicarakannya. Seperti
yang dikatakan Colin McGinn: “[E]ksternalisme mengandaikan ada-
nya hubungan mendalam antara keadaan mental dan kondisi di dunia
nonmental. Apakah pikiran secara fundamental bersifat otonom ter-
hadap dunia, ataukah dunia turut masuk ke dalam hakikat pikiran itu

ERAN ASOuLIN —Ȃǿ



fILSAfAT pIkIRAN

sendiri?” (McGinn 1989, 1). Ia menambahkan bahwa menurut eks-
ternalisme, “lingkungan dianggap membentuk hakikat dari keadaan
mental itu sendiri—menentukan apa itu keadaan mental.” McGinn
menjelaskan bahwa internalisme “menarik garis tegas antara pikiran
dan dunia,” sedangkan eksternalisme “menganggap pikiran ditembus
dan dibentuk oleh dunia” (1989, 3).

Namun demikian, posisi internalis tidak dapat dipahami hanya se-
bagai kebalikan dari eksternalisme. Kaum internalis tidak sekadar me-
nolak eksternalisme, melainkan menyangkal bahwa terdapat hubung-
an metafisik yang mendalam antara hal-hal di dunia dan ekspresi li-
nguistik. Dengan kata lain, mereka menolak klaim bahwa hubungan
antara bahasa dan dunia dapat (atau seharusnya) dijelaskan dalam teori
tentang konten.

Bab ini akan disusun sebagai berikut. Pertama, saya akan memba-
has hakikat konsep. Kedua, saya akan menguraikan pandangan eks-
ternalis dan cara mereka menjelaskan hakikat konsep serta kontennya.
Setelah itu, saya akan memaparkan salah satu eksperimen pikiran terke-
nal yang mendorong banyak filsuf menerima eksternalisme. Terakhir,
saya akan membahas posisi internalis—yang tidak hanya menolak kla-
im utama eksternalisme, tetapi juga menawarkan penjelasan positifnya
sendiri tentang konsep dan konten konsep.

7.2 APA ITU KONSEP?

Dalam filsafat pikiran, konsep umumnya dipahami sebagai unsur pe-
nyusun pemikiran. Pertimbangkan proposisi: “John berpikir bahwa
buku itu ada di atas meja.” Mengikuti Bertrand Russell (1872–1970),
para filsuf menyebut hal semacam ini sebagai sikap proposisional (pro-
positional attitude), yang mencakup keyakinan, keinginan, harapan,
ketakutan, ekspektasi, dan sikap mental lain yang melibatkan suatu
proposisi.

ERAN ASOuLIN —ȂȀ



kONSEp DAN kONTEN

Sebuah sikap proposisional berbentuk “X berpikir bahwa P” terdi-
ri dari dua bagian. Bagian pertama adalah kata kerja yang menggam-
barkan keadaan psikologis, berisi informasi tentang pelaku dan kondi-
si mentalnya (misalnya, “John berpikir”). Bagian kedua melengkapi
deskripsi dengan menunjukkan proposisi atau konten yang menjadi
objek sikap itu (misalnya, “bahwa buku itu ada di atas meja”). Kon-
sep dianggap sebagai penyusun proposisi yang diekspresikan oleh si-
kap proposisional tersebut—dalam contoh ini, konsep-konsepnya kira-
kira adalah “buku,” “meja,” dan “di atas.” Dengan demikian, sikap
proposisional, dan karenanya konsep, digunakan dalam penjelasan psi-
kologis (atau intensional) awam terhadap perilaku manusia.

Contoh sederhana, bayangkan kita ingin menjelaskan mengapa Le-
ila membawa payung ketika ia berangkat hari ini. Kita dapat menggu-
nakan beberapa sikap proposisional dan prinsip-prinsip dasar psikolo-
gi awam untuk merumuskan penjelasan. Misalnya, Leila yakin bahwa
hari ini akan hujan (misalnya karena ia mendengar ramalan cuaca di ra-
dio), Leila yakin bahwa menggunakan payung akan melindunginya da-
ri hujan, Leila ingin agar tidak kehujanan hari ini. Maka, karena secara
umum manusia bertindak sesuai dengan keyakinan dan keinginannya,
kita dapat menjelaskan mengapa Leila membawa payung. Dengan ka-
ta lain, ia membawa payung karena ia percaya X dan menginginkan
Y, serta percaya bahwa dengan melakukan Z, ia dapat mewujudkan
Y. (Perhatikan bahwa ini adalah bentuk kontrafaktual: jika ia tidak
percaya X dan tidak menginginkan Y, maka ia tidak akan melakukan
Z.)

Karena keyakinan dan keinginan merupakan bagian integral da-
ri pemikiran manusia, dan karena keyakinan dianggap mengekspresi-
kan proposisi, maka peran sentral konsep dalam filsafat dan psikologi
menjadi jelas. Sebab, jika penyusun proposisi adalah konsep, maka
memahami hakikat konsep tidak dapat dipisahkan dari teori tentang

ERAN ASOuLIN —Ȃȁ



fILSAfAT pIkIRAN

bagaimana pikiran bekerja.
Konsep dapat dimiliki bersama oleh berbagai individu yang berbe-

da. Pertanyaan tentang apa yang sebenarnya dimiliki bersama itu dapat
dipahami sebagai pertanyaan tentang hakikat konten. Jika John dan
Leila sama-sama berpikir bahwa P, maka mereka sama-sama memiliki
konten konseptual dari proposisi P. Namun, makna dari pernyataan
ini ditafsirkan secara sangat berbeda oleh kaum eksternalis dan inter-
nalis, terutama dalam hal fungsi penjelasan yang diberikan oleh kon-
sep. Kaum eksternalis tertarik pada konsep sejauh konsep berperan
dalam menjelaskan perilaku (baik linguistik maupun nonlinguistik),
sedangkan kaum internalis melihat konsep sebagai makna dari ekspre-
si linguistik. Oleh karena itu, fokus semantik internalis terletak pada
mekanisme konseptual yang memungkinkan produksi dan pemaham-
an bahasa. Kita akan melihat lebih lanjut bagaimana masing-masing
posisi ini memahami konsep dan kontennya.

7.3 PENJELASAN EKSTERNALIS TENTANG KONTEN

Sejak tahun 1970-an, eksternalisme telah menjadi salah satu posisi
yang paling berpengaruh dalam filsafat pikiran. Argumen-argumen
klasik yang mendukung eksternalisme dapat ditemukan dalamTheMe-
aning of ‘Meaning’ karya Hilary Putnam, Individualism and the Mental
karya Tyler Burge, dan Naming and Necessity karya Saul Kripke. Put-
nam berpendapat bahwa “filsafat dan ilmu bahasa yang lebih baik” ha-
rus mencakup “dimensi sosial dari kognisi” serta “kontribusi lingkung-
an, orang lain, dan dunia” terhadap makna (Putnam 1975, hlm. 49).
Burge menentang setiap teori tentang pikiran yang beranggapan bah-
wa “sifat mental dari semua keadaan (dan peristiwa) mental seseorang
atau seekor hewan adalah sedemikian sehingga tidak ada hubungan
yang niscaya atau mendalam dalam mengindividuasi antara keberada-
an individu dalam keadaan-keadaan tersebut dan sifat dari lingkungan

ERAN ASOuLIN —ȂȂ



kONSEp DAN kONTEN

fisik atau sosial individu itu sendiri” (Burge 1986, hlm. 3–4).
Eksperimen pikiran Bumi Kembar oleh Putnam adalah argumen

paling terkenal untuk mendukung eksternalisme. Eksperimen ini me-
nunjukkan bahwa dua subjek dapat memiliki keadaan psikologis in-
ternal yang identik, tetapi konten mental dari keadaan-keadaan itu bi-
sa berbeda karena perbedaan tertentu di lingkungannya. Putnam me-
minta kita membayangkan sebuah dunia lain (Bumi Kembar) di mana
air tidak tersusun dari H₂O seperti di dunia kita, melainkan dari zat
lain, XYZ. Ketika seseorang (sebut saja Oscar) di Bumi mengatakan
“air,” maka ia merujuk pada H₂O. Namun, ketika seseorang yang lain
(Kembaran-Oscar) di Bumi Kembar mengatakan “air,” kata itu meru-
juk pada XYZ. Secara intuitif, ini tampak benar—kata “air” merujuk
pada apa pun yang dimaksud dalam lingkungan tempat ia diucapkan
(jadi ketika Oscar di Bumi mengatakan “air,” yang dimaksud adalah
H₂O).

Putnam lalu bertanya: apa yang terjadi jika Oscar dipindahkan
ke Bumi Kembar? Apakah kata “air” yang diucapkannya di sana kini
merujuk pada H₂O atau XYZ? Dalam eksperimen ini, satu-satunya
hal yang berubah hanyalah lingkungan, sedangkan semua keadaan psi-
kologis Oscar tetap sama. Putnam beralasan bahwa jika mengetahui
makna suatu kata hanyalah soal berada dalam keadaan psikologis ter-
tentu, maka “air” yang diucapkan Oscar di Bumi Kembar seharusnya
tetap merujuk pada H₂O—bukan XYZ. Dengan kata lain, jika kea-
daan psikologis sepenuhnya menentukan referensi suatu kata, maka
lingkungan seharusnya tidak berpengaruh. Tetapi hal ini tampak keli-
ru. Dua orang yang mengucapkan kata yang sama dalam lingkungan
yang sama seharusnya merujuk pada hal yang sama. Maka, seperti kata
Putnam yang terkenal, “Bagaimanapun kamu memotongnya, makna
itu bukan sesuatu yang ada di dalam kepala!” (1975, hlm. 144). Arti-
nya, sifat-sifat internal pikiran tidak cukup untuk menentukan makna

ERAN ASOuLIN —Ǻǹǹ



fILSAfAT pIkIRAN

atau referensi kata.
Awalnya, argumen Putnam ini ditujukan untuk makna kata, teta-

pi kemudian Colin McGinn, Tyler Burge, dan lain-lain menunjukkan
bahwa argumen yang sama berlaku juga bagi konten sikap proposisio-
nal kita—yakni konten dari pikiran kita. Klaim utama eksternalisme
adalah bahwa meskipun pikiran berada di dalam kepala seseorang, kon-
ten pikiran itu bertopang pada faktor-faktor eksternal dalam lingkung-
an tempat orang tersebut berada. Seperti dikatakan Ben-Menahem,
“Untuk berbicara tentang meja kopi, tidak cukup hanya memiliki kon-
sep meja kopi; kita juga harus berhubungan dengan meja kopi aktual.”
(Ben-Menahem 2005, hlm. 10, cetak miring dalam teks asli).

7.4 SEMANTIK INTERNALIS

Sekilas mungkin tampak jelas bahwa eksternalisme pasti benar: bagai-
mana mungkin konten tidak bergantung pada dunia luar? Bukankah
makna kata “gajah” tidak mungkin hanya berasal dari sifat-sifat inter-
nal dalam pikiran? Kata itu, jelasnya, merujuk pada gajah—hewan
yang ada di dunia luar, bukan di dalam pikiran kita. Namun, seperti
akan kita lihat, kaum internalis berpendapat bahwa ada alasan kuat un-
tuk meragukan klaim eksternalis bahwa konsep-konsep kita terhubung
dengan dunia sebagaimana yang mereka bayangkan. Dengan kata la-
in, internalisme tidak menolak adanya hubungan antara pikiran dan
dunia luar, melainkan memberikan penjelasan berbeda tentang bagai-
mana pikiran kita membentuk dan menafsirkan konten dari konsep.

Bagi kaum internalis, untuk tujuan penyelidikan saintifik tentang
bahasa dan pikiran, sifat-sifat internal dari pikiran manusia merupakan
hal yang paling relevan dan produktif untuk dipelajari. Dengan de-
mikian, internalisme bukanlah “jawaban” terhadap masalah-masalah
yang dihadapi eksternalisme, melainkan merupakan program riset yang
berbeda. Artinya, internalisme dan eksternalisme mengajukan perta-

ERAN ASOuLIN —ǺǹǺ



kONSEp DAN kONTEN

nyaan yang berbeda tentang bagaimana pikiran dan bahasa bekerja.
Wolfram Hinzen memberikan definisi ringkas tentang internalis-

me sebagaimana berikut:

“Internalisme adalah strategi penjelasan yang menjadikan struk-
tur dan konstitusi internal organisme sebagai dasar untuk me-
nyelidiki fungsi eksternalnya serta cara organisme itu berelasi
dengan lingkungannya” (Hinzen 2006, hlm. 139).

Internalisme mempelajari struktur dan mekanisme internal orga-
nisme. Lingkungan eksternal baru masuk dalam pembahasan ketika se-
orang teoretikus menisbatkan konten tertentu pada proses internal ter-
sebut, untuk menjelaskan bagaimana mekanisme internal itu memben-
tuk proses kognitif dalam konteks lingkungan tertentu. Kaum inter-
nalis berpendapat bahwa penetapan konten semacam ini bergantung
pada minat dan tujuan teoretikus, bukan merupakan bagian esensial
dari teori itu sendiri. Sebagai contoh, mekanisme otak yang mendetek-
si garis vertikal dalam masukan visual termasuk dalam ruang lingkup
teori internalis, tetapi makna representasional dari hasil mekanisme
itu (apakah garis vertikal itu mewakili tepi bangunan atau bagian wa-
jah manusia) tidak menjadi fokus utama. Mekanismenya tetap sama,
apa pun makna yang kita nisbatkan padanya.

Frances Egan menjelaskan bahwa karakterisasi komputasional dari
mekanisme internal bersifat abstrak dari konten spesifik yang mung-
kin disematkan padanya. Artinya, konten dari suatu keadaan visual
dapat dipisahkan dari mesin komputasional yang membuatnya mung-
kin. Misalnya, suatu mekanisme mungkin menerima sekumpulan pa-
rameter sebagai masukan yang perlu diproses. Hasil pemrosesan itu
kemudian diperiksa oleh teoretikus. Mekanisme yang tertanam dalam
sistem penglihatan dapat dianggap menghasilkan konten visual; teta-
pi mekanisme yang sama, jika ditanamkan dalam sistem pendengaran,
bisa menghasilkan konten auditori. Tidak ada yang secara inheren

ERAN ASOuLIN —Ǻǹǻ



fILSAfAT pIkIRAN

membuat mekanisme internal itu bersifat visual atau auditori—yang
berbeda hanyalah sumber masukannya. Dengan kata lain, proses kom-
putasional yang mendasari kedua jenis pemrosesan (visual dan audito-
ri) bisa sama; label “visual” atau “auditori” hanyalah hasil penetapan
berdasarkan konteksnya. Jadi, internalisme berfokus pada mekanisme
internal itu sendiri—mekanisme yang tetap sama, apa pun sistem sen-
sorik yang menggunakannya.

Sekarang, mari kita uraikan lebih lanjut. Klaim eksternalis bahwa
keadaan mental individu tidak bisa dipahami terlepas dari lingkungan
tempat ia berada sebenarnya tidak diperdebatkan. Persoalannya ada-
lah: apakah hal-hal yang terjadi di lingkungan itu seharusnya menjadi
bagian dari penjelasan teoritis tentang pikiran? Di sinilah kaum inter-
nalis menemukan masalah dalam cara kaum eksternalis menjelaskan
hubungan antara kata-kata dan benda-benda yang dirujuk oleh kata-
kata tersebut.

Dalam salah satu tulisan klasik yang menjadi dasar bagi semantik
internalis, Jerrold Katz dan Jerry Fodor membahas hal ini (meski me-
reka belum memakai istilah “internalisme” dan “eksternalisme”). Me-
reka meminta pembaca membandingkan tiga kalimat berikut:

(1) “Haruskah kita membawa si kecil kembali ke kebun binatang?”

(2) “Haruskah kita membawa singa kembali ke kebun binatang?”

(3) “Haruskah kita membawa bus kembali ke kebun binatang?”

Katz dan Fodor menjelaskan bahwa untuk menafsirkan makna
yang benar dari masing-masing kalimat, kita perlu mengetahui fakta
bahwa, misalnya, singa—bukan si kecil atau bus—biasanya disimpan
di dalam kandang. Jadi, berbeda dengan (2), kalimat (1) tidak bisa
dimaknai sebagai “kita harus membawa makhluk hidup ke kebun bi-
natang dan memasukkannya ke dalam kandang.” Kalimat (1) berarti

ERAN ASOuLIN —ǺǹǼ



kONSEp DAN kONTEN

“kita harus membawa anak kecil untuk melihat-lihat hewan di kebun
binatang.” Sedangkan kalimat (3) tidak memiliki salah satu dari dua
makna tersebut. Kita tidak bisa menafsirkan (3) sebagai “membawa
bus ke kebun binatang dan memasukkannya ke kandang,” atau “mem-
bawa bus untuk melihat hewan di kebun binatang.” Untuk memaha-
mi perbedaan ini, kita perlu memiliki pengetahuan tentang dunia—
pengetahuan yang bukan bersifat semantik atau gramatikal (Katz &
Fodor 1963).

Katz dan Fodor kemudian menunjukkan bahwa hampir setiap ka-
limat ambigu membutuhkan representasi pengetahuan dunia untuk
diselesaikan ambiguitasnya. Misalnya, kalimat “Aku melihat pria de-
ngan teropong.” Jika seseorang tidak tahu apa itu teropong, maka ia
hanya bisa memahami kalimat itu sebagai “Aku melihat pria yang se-
dang memegang benda bernama teropong.” Namun, setelah menge-
tahui bahwa teropong digunakan untuk melihat objek jauh, muncul
makna tambahan: “Aku menggunakan teropong untuk melihat pria
itu.” Jadi, untuk mengurai ambiguitas, kita membutuhkan pengeta-
huan tentang dunia yang tidak murni semantik. Masalahnya, teori
makna yang mencoba memasukkan semua pengetahuan dunia yang
diperlukan untuk menafsirkan kalimat akan menjadi mustahil diterap-
kan, karena kita tidak dapat memprediksi sebelumnya pengetahuan
apa yang dibutuhkan untuk memahami suatu kalimat tertentu.

Kesimpulannya, teori yang bersikeras untuk selalu memasukkan
hubungan pikiran dengan dunia luar ke dalam teori bahasa—seperti
eksternalisme, tidak akan mampu menemukan hubungan yang stabil,
apalagi menyusunnya menjadi teori penjelasan yang sistematis. Seba-
liknya, internalisme berpendapat bahwa teori yang produktif justru da-
pat dibangun dengan memusatkan perhatian pada mekanisme internal
pikiran yang memungkinkan pembentukan dan penafsiran konten.

Tokoh utama semantik internalis adalah Noam Chomsky, yang

ERAN ASOuLIN —Ǻǹǽ



fILSAfAT pIkIRAN

karyanya sangat berbeda dari semantik eksternalis Hilary Putnam dan
Donald Davidson. Contoh semantik internalis mutakhir dapat di-
temukan dalam karya Paul Pietroski (2008, 2010), yang memahami
makna sebagai cetak biru yang digunakan oleh fakultas bahasa dalam
pikiran untuk membangun konsep. Ini merupakan upaya untuk men-
jelaskan mekanisme mental yang mendasari kemampuan kita dalam
membentuk dan menafsirkan konten pikiran. Dalam semantik inter-
nalis, makna sebuah kata tidak dijelaskan melalui hubungannya de-
ngan dunia luar, melainkan melalui peran internal kata tersebut da-
lam proses pikiran membangun konsep yang memiliki konten tertentu.
Perhatikan perbedaannya di sini: semantik internalis mempelajari me-
kanisme di dalam pikiran yang membentuk konsep. Setelah konsep-
konsep ini terbentuk, konsep tersebut diteruskan dari fakultas bahasa
ke sistem berpikir internal dalam pikiran dan ke sistem artikulatoris-
perseptual. Kedua sistem ini kemudian memanfaatkan konsep-konsep
tersebut untuk berbagai tujuan, seperti berpikir dan berbicara tentang
dunia.

Dengan demikian, semantik internalis mempelajari mekanisme da-
lam pikiran yang membangun konsep. Setelah konsep terbentuk, kon-
sep tersebut diteruskan dari fakultas bahasa ke sistem berpikir internal
dan sistem artikulasi-persepsi. Sistem-sistem ini kemudian menggu-
nakan konsep-konsep tersebut untuk berbagai tujuan—seperti berpi-
kir dan berbicara tentang dunia. Dengan kata lain, pikiran memiliki
mekanisme internal yang berisi instruksi untuk membangun konsep.
Konsep-konsep ini kemudian menjadi masukan bagi sistem mental la-
innya yang terlibat dalam berbagai tindakan manusia, termasuk komu-
nikasi. Jadi, semantik internalis berfokus pada sifat mekanisme kom-
putasional fakultas bahasa dan hubungannya dengan sistem berpikir;
bukan pada konsep itu sendiri, melainkan pada mekanisme yang me-
ngambil, membentuk, dan menggabungkan konsep di dalam pikiran.

ERAN ASOuLIN —ǺǹǾ



kONSEp DAN kONTEN

7.5 KESIMPULAN

Perbedaan antara eksternalisme dan internalisme terkait konten men-
tal terletak pada jenis pertanyaan yang ingin dijawab masing-masing.
Keduanya berbeda dalam cara memandang peran konten dalam pen-
jelasan tentang bahasa dan pikiran. Tidak ada argumen yang secara
mutlak menumbangkan salah satu pihak, dan belum ada jaminan bah-
wa salah satunya akan terbukti benar. Seperti dikatakan Gabriel Se-
gal, “Kita tidak seharusnya berharap menemukan terlalu banyak hal
hanya dengan berpikir dari kursi kita. Menemukan hakikat sejati kon-
ten seharusnya menjadi upaya ilmiah—entah kita juga menyebutnya
‘filsafat’ atau tidak” (Segal 2000, hlm. 20).

ERAN ASOuLIN —Ǻǹǿ



fILSAfAT pIkIRAN

REFERENSI

Ben-Menahem, Yemima, ed. 2005. Hilary Putnam. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Brentano, Franz. (1874) 1995. Psychology from an Empirical Standpo-
int. London: Routledge.

Burge, Tyler. 1986. “Individualism and Psychology.” ThePhilosophical
Review 95(1).

Hinzen, Wolfram. 2006. “Internalism about Truth.” Mind & Society
5.

Katz, Jerrold and Jerry A. Fodor. 1963. “The Structure of a Semantic
Theory.” Language 39(2): 170–210.

McGinn, Colin. 1989. Mental Content. Oxford: Blackwell.
Pietroski, Paul M. 2008. “Minimalist Meaning, Internalist Interpreta-

tion.” Biolinguistics 2(4): 317–341.
Pietroski, Paul M. 2010. “Concepts, Meanings and Truth: First Na-

ture, Second Nature and Hard Work.” Mind & Language 25(3):
274–278.

Putnam, Hilary. 1975. “The Meaning of ‘Meaning.’” Minnesota Stu-
dies in the Philosophy of Science 7.

Segal, Gabriel M. 2000. A Slim Book about Narrow Content. Cambri-
dge, MA: MIT Press.

BACAAN LANJUTAN

Tentang Konsep

Baker, Mark. 2001. The Atoms of Language: The Mind’s Hidden Rules
of Grammar. New York: Basic Books.

Block, Ned. 1986. “Advertisement for a Semantics for Psychology.” In
Peter A. French, Theodore E. Uehling, and Howard K. Wettstein,
eds., Studies in the Philosophy of Mind. Minneapolis: University of

ERAN ASOuLIN —ǺǹȀ



kONSEp DAN kONTEN

Minnesota Press.
Carey, Susan. 2009. The Origin of Concepts. Oxford: Oxford Univer-

sity Press.
Fodor, Jerry. 1998. Concepts: Where Cognitive Science Went Wrong.

New York: Oxford University Press.
Fodor, Jerry. 1975. The Language of Thought. Cambridge, MA: Ha-

rvard University Press.
Fodor, Jerry. 2008. LOT 2: The Language of Thought Revisited. New

York: Oxford University Press.
Jackendoff, Ray. 1989. “What is a Concept, That a Person May Grasp

It?” Mind & Language 4: 68–102.
McGilvray, James. 2002. “MOPs: The Science of Concepts.” In Wol-

fram Hinzen and Hans Rott, eds., Belief and Meaning: Essays at the
Interface. Frankfurt: Ontos.

Pinker, Steven. 2007. The Stuff of Thought: Language as a Window into
Human Nature. London: Penguin.

Tentang Internalisme

Chomsky, Noam. 1995. “Language and Nature.” Mind 104(416):
1–59.

Chomsky, Noam. 2000. New Horizons in the Study of Language and
Mind. Cambridge: Cambridge University Press.

Chomsky, Noam. 2013. “What Kind of Creatures Are We?” The
Journal of Philosophy 90(12): 645–700.

Egan, Frances. 2014. “How to Think about Mental Content.” Philo-
sophical Studies 170: 115–135.

Farkas, Katalin. 2003. “Does Twin Earth Rest on a Mistake?” Croati-
an Journal of Philosophy 3(8): 155–69.

Lohndal, Terje and Hiroki Narita. 2009. “Internalism as Methodolo-
gy.” Biolinguistics 3(4): 321–331.

ERAN ASOuLIN —Ǻǹȁ



fILSAfAT pIkIRAN

McGilvray, James. 1998. “Meanings Are Syntactically Individuated
and Found in the Head.” Mind & Language 13(2): 225–280.

Mendola, Joseph. 2009. Anti-Externalism. Oxford: Oxford Universi-
ty Press.

Pietroski, Paul M. 2010. “Concepts, Meanings and Truth: First Na-
ture, Second Nature and Hard Work.” Mind & Language 25(3):
247–278.

Segal, Gabriel M. 2000. A Slim Book About Narrow Content. Cambri-
dge, MA: MIT Press.

Tentang Eksternalisme

Ben-Menahem, Yemima, ed. 2005. Hilary Putnam. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Burge, Tyler. 1979. “Individualism and the Mental.” Midwest Studies
in Philosophy 4: 73–121.

Davidson, Donald. 1987. “Knowing One’s Own Mind.” Proceedings
and Addresses of the American Philosophical Association 60(3): 441–
458.

Davies, Martin. 1993. “Aims and Claims of Externalist Arguments.”
Philosophical Issues 4: 227–249.

Farkas, Katalin. 2003. “What Is Externalism?” Philosophical Studies
112(3): 187–208.

Fodor, Jerry. 1994. TheElm and the Expert: Mentalese and Its Semantics.
Cambridge, MA: MIT Press.

Horwich, Paul. 2005. Reflections on Meaning. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Kripke, Saul. 1980. Naming and Necessity. Oxford: Blackwell.
McGinn, Colin. 1989. Mental Content. Oxford: Blackwell.
Millikan, Ruth. 1984. Language, Thought and Other Biological Catego-

ries. Cambridge, MA: MIT Press.

ERAN ASOuLIN —ǺǹȂ



kONSEp DAN kONTEN

Nuccetelli, Susana, ed. 2003. New Essays on Semantic Externalism and
Self-Knowledge. Cambridge, MA: MIT Press.

Pessin, Andrew and Sanford Goldberg, eds. 1996. The Twin Earth
Chronicles: Twenty Years of Reflection on Hilary Putnam’s ‘The Mea-
ning of ‘‘Meaning’’’. New York: M. E. Sharpe.

Putnam, Hilary. 1975. “The Meaning of ‘Meaning.’” Minnesota Stu-
dies in the Philosophy of Science 7: 131–193.

Wikforss, Åsa. 2008. “Semantic Externalism and Psychological Exter-
nalism.” Philosophy Compass 3(1): 158–181.

ERAN ASOuLIN —ǺǺǹ



8
Kehendak Bebas

DANIEL HAAS

8.1 PENDAHULUAN

Sejauh mana manusia memiliki kendali atas siapa diri mereka dan apa
yang mereka lakukan? Bayangkan malam sebelum ujian: Quinn seha-
rusnya belajar, tetapi teman sekamarnya mengajaknya keluar bersama
beberapa teman lain. Tampaknya keputusan itu sepenuhnya ada di
tangan Quinn. Ia bisa saja tetap di rumah dan belajar, atau memilih
untuk keluar bersenang-senang. Pilihan itu tampak sebagai miliknya,
sepenuhnya bergantung pada dirinya. Dan ketika keesokan paginya
Quinn datang ke ruang ujian dengan tubuh lelah, ia pun merasa pan-
tas menyalahkan dirinya sendiri karena gagal melakukan hal yang se-
harusnya dan bisa ia lakukan.

Atau bayangkan situasi lain: kamu sedang menimbang untung-
rugi antara memilih karier yang menjanjikan pengembalian investasi
yang pantas—seperti keperawatan atau akuntansi—dengan karier di
bidang yang prospeknya lebih tidak pasti, seperti filsafat. Sekali lagi,

111



kEHENDAk BEBAS

keputusan itu tampak sepenuhnya milikmu. Kamu bebas menempuh
jalur karier apa pun yang kamu inginkan, dan pada akhirnya, hidupmu
adalah tanggung jawabmu sendiri. Bukankah begitu?

Namun, mungkin saja rasa kebebasan itu hanyalah ilusi. Mung-
kin keputusan Quinn untuk keluar bersama teman-temannya malam
sebelum ujian akhir sebenarnya merupakan konsekuensi yang takte-
relakkan dari masa lalu dan hukum-hukum alam—sehingga kebeba-
sannya yang tampak itu sesungguhnya rapuh. Atau mungkin alasan
seseorang memilih karier di bidang filsafat alih-alih akuntansi lebih
banyak ditentukan oleh proses-proses otak bawah sadar, lingkungan,
dan kondisi sosial tempat ia berada, ketimbang oleh keputusan sadar
yang ia pikir telah dibuatnya. Jika demikian, jika pilihan-pilihan kita
sesungguhnya hanyalah hasil kausal dari proses otak tak sadar atau fak-
tor lingkungan eksternal, apakah kita benar-benar bebas? Apakah kita
benar-benar mengendalikan siapa diri kita dan apa yang kita lakukan?
Ataukah para skeptis terhadap kehendak bebas benar ketika mengata-
kan bahwa segala yang kita lakukan dan siapa kita sebenarnya hanyalah
akibat dari faktor-faktor luar yang berada di luar kendali kita?

Untuk menyelidiki apakah manusia terkadang bertindak secara be-
bas, pertama-tama kita perlu memperjelas apa yang dimaksud dengan
kehendak bebas (free will). Pembahasan tentang kebebasan memiliki
sejarah panjang, dan istilah kehendak bebas telah digunakan untuk me-
nunjuk pada beragam—sering kali sangat berbeda—kemampuan atau
kapasitas yang mungkin dimiliki, atau tidak dimiliki, oleh manusia.

Sebagai titik awal yang berguna, perlu dicatat bahwa sebagian be-
sar filsuf masa kini yang menulis tentang kehendak bebas mengaitkan-
nya dengan bentuk kendali yang diperlukan agar suatu tindakan dapat
dipertanggungjawabkan secara moral (McKenna dan Pereboom 2016,
hlm. 6–7). Dengan kata lain, menanyakan apakah seseorang bebas
berarti menanyakan apakah ia memiliki kendali atas tindakannya se-

DANIEL HAAS —ǺǺǻ



fILSAfAT pIkIRAN

demikian rupa sehingga ia layak dipuji atau disalahkan atas apa yang
ia lakukan (atau tidak ia lakukan).

8.2 DETERMINISME DAN KEBEBASAN

Determinisme dan kehendak bebas sering dianggap berada dalam per-
tentangan yang mendalam. Apakah hal itu benar atau tidak sangat
bergantung pada apa yang dimaksud dengan determinisme dan apa
yang dianggap sebagai syarat bagi adanya kehendak bebas.

Pertama-tama, determinisme bukanlah pandangan bahwa tindak-
an bebas itu mustahil. Sebaliknya, determinisme adalah pandangan
bahwa pada satu waktu tertentu, hanya ada satu masa depan yang se-
cara fisik mungkin terjadi. Lebih spesifik lagi, determinisme berpen-
dapat bahwa deskripsi lengkap tentang masa lalu, jika digabungkan
dengan hukum-hukum alam yang relevan, secara logis menentukan
semua peristiwa di masa depan.1

Sebaliknya, indeterminisme hanyalah penolakan terhadap determi-
nisme. Jika determinisme tidak sejalan dengan kehendak bebas, maka
alasannya adalah karena tindakan bebas hanya mungkin terjadi di du-
nia yang, setiap saat, terdapat lebih dari satu masa depan yang mungkin
secara fisik. Meskipun mungkin benar bahwa kehendak bebas menun-
tut adanya indeterminisme, hal itu tidaklah benar semata-mata berda-
sarkan definisi. Diperlukan argumen lebih lanjut, dan hal ini menun-
jukkan bahwa setidaknya mungkin saja manusia dapat memiliki ken-
dali yang diperlukan untuk bertanggung jawab secara moral—bahkan
jika kita hidup dalam dunia yang deterministik.

Sebelum melangkah lebih jauh, penting untuk membedakan deter-

1 Saya menyembunyikan beberapa kompleksitas di sini. Saya mendefinisikan determi-
nisme dalam kerangka konsekuensi logis. Kadang orang berbicara tentang determi-
nisme sebagai hubungan kausal. Untuk tujuan kita, perbedaan ini tidak relevan, dan
jika lebih mudah bagi Anda memahami determinisme dengan berpikir bahwa masa
lalu dan hukum alam menyebabkan semua peristiwa di masa depan, itu sepenuhnya
dapat diterima.

DANIEL HAAS —ǺǺǼ



kEHENDAk BEBAS

minisme dari fatalisme. Sangat mudah bagi orang untuk menyamakan
keduanya, padahal fatalisme tampak secara langsung bertentangan de-
ngan kehendak bebas. Fatalisme adalah pandangan bahwa kita tidak
memiliki kuasa untuk melakukan apa pun selain apa yang memang
akan kita lakukan. Jika fatalisme benar, maka apa pun yang kita co-
ba, pikirkan, niatkan, yakini, atau putuskan tidak memiliki pengaruh
kausal apa pun terhadap apa yang pada akhirnya benar-benar kita la-
kukan.

Namun perlu dicatat bahwa determinisme tidak harus berarti fa-
talisme. Determinisme hanyalah klaim tentang apa yang secara logis
ditentukan oleh hukum-hukum yang mengatur dunia dan oleh keada-
an masa lalunya. Determinisme tidak mengatakan bahwa kita tidak
memiliki kemampuan untuk bertindak berbeda dari apa yang pada
akhirnya kita lakukan. Ia juga tidak menyatakan bahwa kita bukan
bagian penting dari rantai sebab-akibat yang menjelaskan mengapa ki-
ta melakukan apa yang kita lakukan. Dan perbedaan ini mungkin
memberikan sedikit ruang bagi kebebasan, bahkan dalam dunia yang
deterministik.

Sebuah contoh dapat membantu menjelaskan hal ini. Kita tahu
bahwa titik didih air adalah 100°C. Misalkan kita tahu bahwa, baik di
dunia yang deterministik maupun di dunia yang fatalistik, panci air
saya akan mendidih pada pukul 11.22 siang hari ini. Dalam kerang-
ka determinisme, klaimnya adalah bahwa jika saya mengambil panci
berisi air, meletakkannya di atas kompor, dan memanaskannya hing-
ga 100°C, maka air itu akan mendidih. Hal ini terjadi karena hukum
alam (dalam hal ini, air yang dipanaskan hingga 100°C akan mendi-
dih) dan keadaan masa lalu (saya meletakkan panci berisi air di atas
kompor panas) secara bersama-sama menyebabkan air mendidih.

Namun fatalisme menyatakan hal yang berbeda. Jika panci air sa-
ya telah ditakdirkan untuk mendidih pada pukul 11.22 siang, maka

DANIEL HAAS —ǺǺǽ



fILSAfAT pIkIRAN

apa pun yang saya atau siapa pun lakukan, panci itu akan tetap men-
didih tepat pada waktu tersebut. Saya bisa saja mencoba menuangkan
airnya pada pukul 11.21, atau menjauhkan pancinya sejauh mungkin
dari sumber panas—tetapi tetap saja, panci itu akan mendidih pada
pukul 11.22, semata-mata karena sudah ditakdirkan demikian. Dalam
fatalisme, masa depan bersifat tetap dan telah ditentukan sebelumnya;
namun hal ini tidak berlaku dalam dunia deterministik.

Dalam determinisme, masa depan terjadi sebagaimana adanya ka-
rena masa lalu dan hukum-hukum yang mengatur dunia tersebut. Jika
kita tahu bahwa panci air akan mendidih pada pukul 11.22 di dunia
deterministik, itu karena kita tahu bahwa kondisi-kondisi kausal yang
relevan akan terjadi sedemikian rupa sehingga pada pukul 11.22 pan-
ci tersebut telah diletakkan di atas sumber panas dan mencapai suhu
100°C. Pertimbangan, pilihan, dan tindakan bebas kita mungkin jus-
tru menjadi bagian dari proses yang menyebabkan panci air mendidih
dalam dunia deterministik—sedangkan dalam dunia fatalistik, semua
hal itu sama sekali tidak relevan.

8.3 TIGA PANDANGAN TENTANG KEBEBASAN

Sebagian besar pandangan tentang kebebasan dapat dikelompokkan
ke dalam tiga jenis. Pertama, ada orang yang menganggap bahwa ke-
bebasan cukup berarti kemampuan untuk melakukan apa yang kamu
inginkan. Misalnya, jika kamu ingin berjalan melintasi ruangan saat
ini, dan kamu memang memiliki kemampuan untuk melakukannya
sekarang, maka kamu bebas—karena kamu bisa melakukan persis apa
yang kamu inginkan. Pandangan ini dapat disebut sebagai kebebasan
sederhana (easy freedom).

Kedua, sebagian orang memandang kebebasan melalui model ter-
kenal “Garden of Forking Paths” (Taman Jalan Bercabang). Bagi me-
reka, tindakan bebas tidak hanya menuntut kemampuan untuk mela-

DANIEL HAAS —ǺǺǾ



kEHENDAk BEBAS

kukan apa yang diinginkan, tetapi juga kemampuan untuk melakukan
sesuatu yang berbeda dari apa yang benar-benar dilakukan. Jadi, jika
Anya bebas ketika memutuskan untuk menyeruput kopinya, maka ha-
ruslah benar bahwa Anya bisa saja memilih untuk tidak menyeruput
kopinya. Kunci kebebasan, menurut pandangan ini, adalah adanya
kemungkinan alternatif, sehingga pandangan ini disebut pandangan
kemungkinan alternatif tentang tindakan bebas.

Ketiga, ada pula pandangan yang memahami kebebasan bukan se-
bagai soal kemungkinan alternatif, melainkan sebagai hubungan yang
tepat antara sumber penyebab tindakan kita dan tindakan yang benar-
benar kita lakukan. Kadang pandangan ini dijelaskan dengan menga-
takan bahwa agen bebas adalah sumber—bahkan mungkin sumber
utama—dari tindakannya sendiri. Pandangan ini disebut pandangan
sumber kebebasan.

Pertanyaan utama yang ingin kita bahas adalah: apakah salah satu
dari tiga model kebebasan ini cocok (compatible) dengan determinis-
me? Bisa jadi ketiganya sama-sama tidak mungkin berlaku di dunia de-
terministik, sehingga satu-satunya cara agar kebebasan bisa ada adalah
jika determinisme itu salah. Jika kamu percaya bahwa determinisme
meniadakan tindakan bebas, kamu menganut pandangan yang disebut
inkompatibilisme. Namun, bisa juga salah satu atau bahkan ketiganya
ternyata cocok dengan determinisme. Jika kamu percaya bahwa tin-
dakan bebas tetap mungkin dalam dunia deterministik, kamu disebut
kompatibilis.

Mari kita tinjau pandangan kompatibilis tentang kebebasan serta
dua tantangan besar yang mereka hadapi: argumen konsekuensi dan
argumen ultimasi.

Kita mulai dengan kebebasan sederhana. Apakah kebebasan se-
derhana cocok dengan determinisme? Sekelompok filsuf yang disebut

DANIEL HAAS —ǺǺǿ



fILSAfAT pIkIRAN

kompatibilis klasik meyakini demikian.2 Mereka berpendapat bahwa
kehendak bebas hanya menuntut agar seseorang dapat bertindak tan-
pa hambatan eksternal. Misalnya, jika saat ini kamu ingin meletakkan
buku teks dan mengambil secangkir kopi, kamu mungkin bisa mela-
kukannya, bahkan jika determinisme benar. Kamu bisa meletakkan
buku, berjalan ke kedai kopi terdekat, dan membeli secangkir kopi
mahal. Tidak ada yang menghalangimu untuk melakukan apa yang
kamu inginkan. Determinisme tampaknya tidak menjadi ancaman ba-
gi kemampuanmu untuk bertindak sesuai kehendak. Jika kamu ingin
berhenti membaca dan membeli secangkir kopi, kamu bisa melaku-
kannya.

Sebaliknya, jika seseorang merantaimu ke kursi yang sedang kamu
duduki, situasinya akan berbeda. Sekalipun kamu ingin minum kopi,
kamu tidak akan bisa melakukannya. Kamu kehilangan kemampuan
untuk bertindak sesuai kehendakmu. Kamu tidak bebas melakukan
apa yang kamu inginkan. Dan ini tidak ada hubungannya dengan
determinisme; masalahnya adalah adanya hambatan eksternal—rantai
yang menahanmu di kursi—yang menghalangimu melakukan keingi-
nanmu. Jadi, jika yang kita maksud dengan kebebasan adalah kebebas-
an sederhana, tampaknya kebebasan semacam itu memang kompatibel
dengan determinisme.

Namun, kebebasan sederhana telah menghadapi banyak kritik ku-
at, dan sebagian besar filsuf masa kini sepakat bahwa pandangan ini
sulit dipertahankan. Tantangan paling serius datang dari argumen kon-
sekuensi.3 Argumen ini berbunyi sebagai berikut:

2 Dua dari kompatibilis klasik yang lebih dikenal termasuk Thomas Hobbes dan Da-
vid Hume. Lihat: Hobbes, Thomas, (1651) 1994, Leviathan, disunting oleh Edwin
Curley, Kanada: Hackett Publishing Company; dan Hume, David, (1739) 1978, A
Treatise of Human Nature, Oxford: Oxford University Press.

3 Untuk versi awal dari argumen ini, lihat: Ginet, Carl, 1966, “Might We Have No
Choice?” dalam Freedom and Determinism, disunting oleh Keith Lehrer, hlm. 87-
104, Random House.

DANIEL HAAS —ǺǺȀ



kEHENDAk BEBAS

(1) Jika determinisme benar, maka semua tindakan manusia adalah
konsekuensi dari peristiwa masa lalu dan hukum-hukum alam.

(2) Tidak ada manusia yang dapat bertindak lain dari yang ia la-
kukan kecuali dengan mengubah hukum alam atau mengubah
masa lalu.

(3) Tidak ada manusia yang dapat mengubah hukum alam atau ma-
sa lalu.

(4) Maka, jika determinisme benar, tidak ada manusia yang memi-
liki kehendak bebas.

Ini adalah argumen yang sangat kuat—dan sulit untuk menun-
jukkan di mana letak kesalahannya, jika memang ada. Premis pertama
hanyalah pernyataan ulang dari determinisme. Premis kedua meng-
aitkan kemampuan untuk bertindak lain dengan kemampuan untuk
mengubah masa lalu atau hukum alam, sedangkan premis ketiga me-
nyatakan bahwa manusia tidak dapat mengubah hukum alam maupun
masa lalu.

Argumen ini secara efektif menghancurkan konsep kebebasan se-
derhana dengan menunjukkan bahwa kita tidak pernah bertindak tan-
pa hambatan eksternal, sebab tindakan kita selalu ditentukan oleh ma-
sa lalu dan hukum alam, sehingga kita tidak dapat menambahkan apa
pun dalam rantai sebab-akibat yang menghasilkan tindakan kita. Ar-
gumen ini juga menimbulkan masalah yang lebih dalam bagi gagasan
kebebasan di dunia deterministik: jika argumen ini benar, maka kita
sama sekali tidak memiliki kemampuan untuk bertindak lain. Dan se-
jauh kebebasan menuntut kemampuan untuk bertindak lain, argumen
ini tampaknya meniadakan tindakan bebas. Perlu dicatat bahwa jika
argumen ini benar, ia menjadi tantangan bagi pandangan kebebasan
sederhana dan kemungkinan alternatif tentang kehendak bebas.

DANIEL HAAS —ǺǺȁ



fILSAfAT pIkIRAN

Bagaimana seseorang dapat menanggapi argumen ini? Misalkan
kamu menganut pandangan kemungkinan alternatif dan percaya bah-
wa kemampuan untuk bertindak lain adalah syarat bagi kehendak be-
bas sejati. Maka kamu perlu menunjukkan bahwa kemungkinan al-
ternatif, jika dipahami dengan tepat, tidak bertentangan dengan deter-
minisme. Mungkin kamu dapat berargumen bahwa jika kemampuan
untuk bertindak lain dipahami dengan benar, kita akan melihat bah-
wa kita sebenarnya memang memiliki kemampuan untuk mengubah
hukum alam atau masa lalu.

Itu terdengar kontraintuitif. Bagaimana mungkin manusia biasa
dapat mengubah hukum alam atau masa lalu? Kembali pada keputus-
an Quinn untuk keluar bersama teman-temannya di malam sebelum
ujian alih-alih belajar. Ketika ia datang ke ujian dalam keadaan lelah
dan mulai menyalahkan diri sendiri, ia mungkin berkata, “Mengapa
aku keluar? Bodoh sekali! Aku bisa saja tetap di rumah dan belajar.”
Dan, dalam arti tertentu, ia benar: ia bisa saja tetap di rumah. Ia
memiliki kemampuan umum untuk tetap di rumah dan belajar. Ha-
nya saja, jika ia benar-benar melakukan itu, maka masa lalunya akan
sedikit berbeda atau hukum alamnya akan sedikit berubah. Hal ini me-
nunjukkan bahwa mungkin ada cara untuk memahami kemampuan
bertindak lain yang tetap kompatibel dengan determinisme dan me-
mungkinkan agen mengubah masa lalu atau hukum alam dalam arti
tertentu.4

Namun, seandainya kita menerima bahwa argumen konsekuensi
benar-benar membuktikan bahwa determinisme meniadakan kemung-
kinan alternatif, apakah itu berarti kita harus meninggalkan pandang-

4 Untuk penjelasan tentang dua upaya penting menanggapi argumen konsekuensi de-
ngan mengklaim bahwa manusia dapat mengubah masa lalu atau hukum alam, li-
hat: Fischer, John Martin, 1994, The Metaphysics of Free Will, Oxford: Blackwell
Publishers; dan Lewis, David, 1981, “Are We Free to Break the Laws?” Theoria 47:
113-21.

DANIEL HAAS —ǺǺȂ



kEHENDAk BEBAS

an kemungkinan alternatif? Tidak juga. Kita bisa saja berargumen
bahwa kehendak bebas tetap mungkin, asalkan determinisme salah.5

Tentu itu syarat besar, tetapi bisa saja determinisme memang ternyata
salah.

Lalu bagaimana jika determinisme ternyata benar? Haruskah ki-
ta menyerah dan menyimpulkan bahwa kehendak bebas tidak ada?
Mungkin itu terlalu tergesa-gesa. Ada tanggapan kedua terhadap ar-
gumen konsekuensi: menolak bahwa kebebasan memerlukan kemam-
puan untuk bertindak lain.

Pada tahun 1969, Harry Frankfurt mengemukakan eksperimen
pikiran yang berpengaruh, yang menunjukkan bahwa kehendak be-
bas mungkin tidak memerlukan kemungkinan alternatif sama sekali
(Frankfurt [1969] 1988). Jika ia benar, maka argumen konsekuen-
si, meskipun kuat, tidak membuktikan bahwa tidak ada kehendak be-
bas di dunia deterministik, karena kehendak bebas tidak memerlukan
kemampuan untuk bertindak lain—hanya memerlukan bahwa agen
menjadi sumber tindakannya dengan cara yang tepat. Berikut versi
sederhana dari kasus Frankfurt:

Black ingin Jones melakukan suatu tindakan tertentu. Black
bersedia melakukan apa pun untuk memastikan hal itu terja-
di, tetapi ia lebih suka tidak perlu repot. Maka ia menung-
gu sampai Jones hendak memutuskan apa yang akan ia laku-
kan, dan Black tidak berbuat apa-apa kecuali jika tampak je-
las (Black sangat pandai menilai hal semacam ini) bahwa Jones
akan memutuskan untuk tidak melakukan apa yang Black ingin-
kan. Jika menjadi jelas bahwa Jones akan memutuskan sesuatu

5 Banyak filsuf mencoba mengembangkan pandangan tentang kebebasan dengan
asumsi bahwa determinisme tidak cocok dengan tindakan bebas. Pandangan
bahwa kebebasan mungkin ada, dengan catatan determinisme salah, disebut Li-
bertarianisme. Untuk informasi lebih lanjut tentang pandangan Libertarian ten-
tang kebebasan, lihat: Clarke, Randolph dan Justin Capes, 2017, “Incompatibi-
list (Nondeterministic) Theories of Free Will,” Stanford Encyclopedia of Philosophy,
https://plato.stanford.edu/entries/incompatibilism-theories/

DANIEL HAAS —Ǻǻǹ



fILSAfAT pIkIRAN

yang berbeda, Black akan campur tangan dan memastikan Jones
memutuskan—dan benar-benar melakukan—apa yang diingin-
kannya. Namun ternyata, Jones memutuskan sendiri untuk me-
lakukan tindakan yang diinginkan Black. Jadi, meskipun Black
sepenuhnya siap untuk campur tangan, ia tidak perlu melaku-
kannya karena Jones sudah memilih sendiri, atas alasan priba-
dinya, untuk melakukan tindakan itu. (Frankfurt [1969] 1988,
hlm. 6–7)

Apa yang terjadi di sini? Jones sebenarnya tidak bisa bertindak lain,
karena apa pun yang ia putuskan, ia tetap akan melakukan tindakan
yang diinginkan Black. Namun, ada perbedaan penting antara dua si-
tuasi: pertama, ketika Jones memutuskan sendiri dan atas alasannya
sendiri untuk melakukan tindakan itu; kedua, ketika Jones hanya me-
lakukannya karena Black memaksanya. Dalam kasus pertama, Jones
adalah sumber dari tindakannya sendiri. Dalam kasus kedua, bukan
Jones, melainkan Black yang menjadi sumbernya. Menurut Frankfurt,
perbedaan inilah yang seharusnya menjadi pusat perdebatan tentang
kehendak bebas dan tanggung jawab moral. Kendali yang dibutuhkan
untuk tanggung jawab moral bukanlah kemampuan untuk bertindak
lain (Frankfurt [1969] 1988, hlm. 9–10).

Jika kehendak bebas tidak menuntut adanya kemungkinan alterna-
tif, maka kendali seperti apa yang diperlukan untuk tindakan bebas?
Di sinilah kita kembali pada pandangan ketiga: kehendak bebas seba-
gai kemampuan untuk menjadi sumber dari tindakan kita dengan cara
yang tepat. Para kompatibilis sumber (source compatibilists) berpenda-
pat bahwa kemampuan ini tidak terancam oleh determinisme. Ber-
dasarkan gagasan Frankfurt, mereka kemudian mengembangkan ber-
bagai teori sumber kebebasan yang lebih bernuansa—dan sering kali
sangat berbeda satu sama lain.6 Haruskah kita menyimpulkan bah-

6 Untuk elaborasi pandangan kompatibilisme terkini tentang kebebasan, lihat McKen-
na, Michael dan D. Justin Coates, 2015, “Compatibilism,” Stanford Encyclopedia of

DANIEL HAAS —ǺǻǺ



kEHENDAk BEBAS

wa, selama kebebasan tidak menuntut adanya kemungkinan alternatif,
maka kebebasan itu cocok dengan determinisme?7 Sekali lagi, itu ke-
simpulan yang terlalu cepat. Para kompatibilis sumber memiliki alasan
kuat untuk khawatir terhadap argumen yang dikembangkan oleh Ga-
len Strawson, yang disebut argumen ultimasi (the ultimacy argument)
(Strawson [1994] 2003, hlm. 212–228).

Alih-alih menunjukkan bahwa determinisme meniadakan kemung-
kinan alternatif, Strawson berusaha menunjukkan bahwa determinis-
me meniadakan kemungkinan untuk menjadi sumber utama dari tin-
dakan kita. Dan meskipun ini menjadi masalah bagi siapa pun yang
ingin membuktikan bahwa kehendak bebas cocok dengan determi-
nisme, masalah ini khususnya mengancam posisi para kompatibilis
sumber—karena mereka mengaitkan kebebasan dengan kemampuan
agen untuk menjadi sumber tindakannya sendiri. Berikut argumen-
nya:

(1) Seseorang bertindak dengan kehendak bebas hanya jika ia me-
rupakan sumber utama dari tindakannya.

(2) Jika determinisme benar, tidak ada seorang pun yang menjadi
sumber utama tindakannya.

Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/compatibilism/.
7 Anda mungkin kurang terkesan dengan cara kompatibilis sumber (source compatibi-
lists) memahami kemampuan menjadi sumber dari tindakan Anda. Misalnya, Anda
mungkin berpikir bahwa menjadi sumber tindakan berarti menjadi penyebab uta-
ma tindakan Anda. Atau mungkin Anda berpikir bahwa untuk benar-benar menjadi
sumber tindakan, Anda perlu menjadi agen-penyebab dari tindakan tersebut. Kedua
posisi ini wajar untuk diadopsi. Biasanya, orang yang memahami kehendak bebas se-
bagai membutuhkan salah satu dari kemampuan ini percaya bahwa kehendak bebas
tidak kompatibel dengan determinisme. Meski begitu, ada banyak pandangan Li-
bertarian tentang kehendak bebas yang mencoba mengembangkan penjelasan yang
masuk akal mengenai kausasi agen. Pandangan ini disebut Libertarianisme Agen-
Kausal (Agent-Causal Libertarianism). Lihat: Clarke, Randolph dan Justin Capes,
2017, “Incompatibilist (Nondeterministic) Theories of Free Will,” Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/incompatibilism-theories/

DANIEL HAAS —Ǻǻǻ



fILSAfAT pIkIRAN

(3) Oleh karena itu, jika determinisme benar, tidak ada seorang pun
yang bertindak dengan kehendak bebas. (McKenna dan Perebo-
om 2016, hlm. 148)8

Argumen ini memerlukan penjelasan lebih lanjut. Pertama, Straw-
son berpendapat bahwa dalam situasi apa pun, kita melakukan apa
yang kita lakukan karena cara kita berada ([1994] 2003, hlm. 219).
Ketika Quinn memutuskan untuk keluar bersama teman-temannya
alih-alih belajar, ia melakukannya karena cara ia berada memang be-
gitu. Ia memprioritaskan malam bersama teman-temannya dibanding
belajar, setidaknya pada malam yang menentukan itu sebelum ujian.
Jika Quinn tetap di rumah untuk belajar, itu karena ia sedikit berbeda,
setidaknya malam itu. Ia akan menjadi seseorang yang memprioritas-
kan belajar untuk ujiannya dibanding keluar malam. Namun, hal ini
berlaku untuk setiap keputusan yang kita buat dalam hidup kita: kita
melakukan apa yang kita lakukan karena cara kita berada yang sudah
demikian.

Tetapi jika apa yang kita lakukan disebabkan oleh cara kita bera-
da, maka agar kita bertanggung jawab atas tindakan kita, kita harus
menjadi sumber dari cara kita berada, setidaknya dalam aspek men-
tal yang relevan (Strawson [1994] 2003, hlm. 219). Inilah premis
pertama. Namun di sinilah masalah muncul: cara kita berada ada-
lah produk dari faktor-faktor di luar kendali kita, seperti masa lalu
dan hukum-hukum alam ([1994] 2003, hlm. 219; 222-223). Fak-
ta bahwa Quinn memprioritaskan malam bersama temannya daripada
belajar disebabkan oleh masa lalunya dan hukum-hukum alam yang

8 Seperti kebanyakan argumen filosofis, argumen ultimasi telah dirumuskan dalam
berbagai cara. Dalam makalah asli Galen Strawson, ia memberikan tiga versi berbe-
da dari argumen ini, salah satunya memiliki delapan premis dan satu lagi memiliki
sepuluh premis. Pembahasan penuh atas salah satu versi argumen ini membutuhkan
lebih banyak waktu dan ruang daripada yang tersedia di sini. Saya memilih meng-
gunakan formulasi argumen McKenna/Pereboom karena kesederhanaannya dan pe-
nyajian yang jelas dari isu-isu utama yang diajukan oleh argumen tersebut.

DANIEL HAAS —ǺǻǼ



kEHENDAk BEBAS

relevan. Ia tidak memiliki kendali atas dirinya sendiri. Pada akhir-
nya, faktor-faktor yang berada jauh di luar dirinya—mungkin bahkan
sampai kondisi awal alam semesta—menentukan mengapa ia menjadi
seperti itu malam itu. Dan sejauh hal ini meyakinkan, sumber uta-
ma keputusan Quinn untuk keluar bukanlah dirinya, melainkan suatu
kondisi di luar dirinya. Oleh karena itu, Quinn tidak bebas.

Sekali lagi, ini adalah argumen yang sulit untuk ditanggapi. Anda
mungkin mencatat bahwa istilah sumber utama bersifat ambigu dan
perlu klarifikasi lebih lanjut. Beberapa kompatibilis telah menunjukk-
an hal ini dan berargumen bahwa ketika kita mulai mengembangkan
penjelasan yang hati-hati tentang apa artinya menjadi sumber tindak-
an kita, kita akan melihat bahwa konsep sumber yang relevan tetap
kompatibel dengan determinisme.

Misalnya, kendatipun benar bahwa tidak ada seorang pun yang
menjadi penyebab utama tindakannya di dunia deterministik—sebab
sumber utama semua tindakan akan kembali ke kondisi awal alam
semesta—kita tetap bisa menjadi sumber yang dimediasi dari tindakan
kita dalam arti yang dibutuhkan untuk tanggung jawab moral. Sela-
ma sumber nyata dari tindakan kita melibatkan seperangkat kapasitas
yang cukup kompleks sehingga masuk akal untuk melihat kita sebagai
sumber tindakan kita, kita masih bisa dianggap sebagai sumber tin-
dakan kita dalam arti yang relevan (McKenna dan Pereboom 2016,
hlm. 154). Bagaimanapun, meskipun determinisme benar, kita tetap
bertindak atas alasan. Kita tetap mempertimbangkan apa yang harus
dilakukan dan menimbang alasan pro dan kontra dari berbagai tindak-
an, serta tetap memeriksa apakah tindakan yang kita pertimbangkan
mencerminkan keinginan, tujuan, proyek, dan rencana kita. Anda
bisa berargumen bahwa jika tindakan kita muncul dari sejarah yang
mencakup bagaimana kita menyalurkan seluruh fitur agensi kita pada
keputusan yang menjadi penyebab proksimal dari tindakan kita, maka

DANIEL HAAS —Ǻǻǽ



fILSAfAT pIkIRAN

sejarah kausal ini adalah sejarah di mana kita menjadi sumber dari tin-
dakan kita dengan cara yang benar-benar relevan untuk menilai apakah
kita bertindak bebas atau tidak.

Beberapa orang juga mencatat bahwa meskipun benar Quinn ti-
dak bebas secara langsung terkait dengan keyakinan dan keinginan
yang mendorongnya untuk keluar bersama temannya alih-alih belajar
(karena ini adalah produk faktor-faktor di luar kendalinya seperti pen-
didikan, lingkungan, genetika, atau bahkan keberuntungan), hal ini
tidak harus berarti ia kehilangan kendali atas apakah ia memilih untuk
bertindak mengikuti keyakinan dan keinginannya tersebut.9 Mungkin
saja, meskipun cara kita berada ditentukan oleh faktor-faktor di luar
kendali kita, kita tetap menjadi sumber dari apa yang kita lakukan—
karena, bahkan di bawah determinisme, tetap menjadi tanggung jawab
kita apakah kita memilih untuk mengendalikan tindakan kita atau ti-
dak.

8.4 KEHENDAK BEBAS DAN SAINS

Banyak tantangan terhadap kehendak bebas tidak datang dari filsafat,
melainkan dari sains. Ada dua argumen saintifik utama yang menen-
tang kehendak bebas, satu dari neurosains dan satu lagi dari ilmu sosial.
Kekhawatiran dari penelitian neurosains adalah bahwa beberapa hasil
empiris menunjukkan bahwa semua pilihan kita merupakan hasil dari
proses otak yang tidak disadari, dan sejauh pilihan harus dibuat secara
sadar agar dapat disebut pilihan bebas, tampaknya kita tidak pernah
membuat pilihan bebas yang sepenuhnya sadar.

Studi klasik yang memotivasi gambaran tindakan manusia di mana

9 Untuk penjelasan lebih lanjut tentang dua upaya menanggapi argumen ultimasi de-
ngan cara ini, lihat: Mele, Alfred, 1995, Autonomous Agents, New York: Oxford
University Press; dan McKenna, Michael, 2008, “Ultimacy & Sweet Jane” dalam
Nick Trakakis dan Daniel Cohen, eds, Essays on Free Will and Moral Responsibility,
Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, hlm. 186-208.

DANIEL HAAS —ǺǻǾ



kEHENDAk BEBAS

proses otak tidak sadar melakukan sebagian besar kerja kausal tindak-
an dilakukan oleh Benjamin Libet. Eksperimen Libet meminta subjek
untuk menekuk pergelangan tangan kapan pun mereka merasakan do-
rongan untuk melakukannya. Subjek diminta mencatat posisi jarum
jam pada jam yang dimodifikasi ketika mereka menyadari dorongan
untuk bertindak. Sementara itu, aktivitas otak mereka dipindai meng-
gunakan teknologi EEG.10 Libet mencatat bahwa sekitar 550 milide-
tik sebelum subjek bertindak, sebuah potensi kesiapan (aktivitas otak
meningkat) terukur oleh EEG. Namun, subjek melaporkan kesadaran
akan dorongan untuk menekuk pergelangan tangan sekitar 200 mili-
detik sebelum mereka bertindak (Libet 1985).

Ini menggambarkan gambaran yang aneh tentang tindakan ma-
nusia. Jika niat sadar adalah penyebab tindakan kita, kita mungkin
mengharapkan cerita kausal di mana keengahan yang sadar akan do-
rongan muncul terlebih dahulu, kemudian aktivitas otak meningkat,
dan akhirnya tindakan terjadi. Tetapi studi Libet menunjukkan cerita
kausal di mana tindakan dimulai dari aktivitas otak yang tidak disada-
ri, subjek kemudian menjadi sadar bahwa mereka akan bertindak, dan
kemudian tindakan terjadi. Keengahan yang sadar atas tindakan tam-
pak sebagai produk sampingan dari proses tidak sadar yang sebenarnya
menyebabkan tindakan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa proses
otak yang tidak sadar, bukan yang sadar, adalah penyebab nyata da-
ri tindakan kita. Sejauh tindakan bebas memerlukan keputusan sadar
kita sebagai penyebab awal tindakan, tampaknya kita mungkin tidak
pernah bertindak bebas.

Meski penelitian ini menarik, hal itu kemungkinan tidak mem-
buktikan bahwa kita tidak bebas. Alfred Mele, seorang filsuf, sangat
kritis terhadap studi-studi ini dan mengajukan tiga keberatan utama

10 Cat. peny.: EEG (electroencephalography) adalah teknik pencatatan aktivitas listrik
otak melalui elektroda yang ditempelkan di kulit kepala.

DANIEL HAAS —Ǻǻǿ



fILSAfAT pIkIRAN

terhadap kesimpulan yang ditarik dari argumen tersebut.
Pertama, Mele menunjukkan bahwa laporan diri (self-reports) terke-

nal tidak dapat diandalkan (2009, hlm. 60-64). Persepsi sadar membu-
tuhkan waktu, dan kita berbicara dalam milidetik. Posisi sebenarnya
jarum jam kemungkinan lebih mendekati 550 milidetik ketika agen
“berniat” atau memiliki “dorongan” untuk bertindak dibanding 200
milidetik. Jadi, ada kekhawatiran mengenai desain eksperimental.

Kedua, asumsi di balik eksperimen ini adalah bahwa apa yang terja-
di pada 550 milidetik adalah keputusan sedang dibuat untuk menekuk
pergelangan tangan (Mele 2014, hlm. 11). Kita mungkin dapat mem-
pertanyakan asumsi ini. Libet melakukan beberapa variasi eksperimen-
nya di mana ia meminta subjek bersiap menekuk pergelangan tangan
tetapi menahan diri dari melakukan tindakan tersebut. Jadi, subjek ha-
nya duduk di kursi dan tidak melakukan apa-apa. Libet menafsirkan
hasil ini sebagai menunjukkan bahwa kita mungkin tidak memiliki ke-
hendak bebas, tetapi kita tentu memiliki “kemauan untuk menahan”
(free won’t), karena kita tampaknya mampu secara sadar memveto atau
menghentikan suatu tindakan, bahkan jika tindakan itu mungkin di-
mulai oleh proses tidak sadar (2014, hlm. 12-13). Mele menunjukkan
bahwa yang sebenarnya terjadi dalam skenario ini adalah niat untuk
bertindak atau tidak bertindak yang terjadi secara sadar pada 200 mili-
detik, dan jika demikian, tidak ada alasan kuat untuk berpikir bahwa
eksperimen ini menunjukkan bahwa kita tidak memiliki kehendak be-
bas (2014, hlm. 13).

Ketiga, Mele mencatat bahwa meskipun beberapa keputusan dan
tindakan kita mungkin mirip dengan tindakan menekuk pergelangan
tangan yang diteliti Libet, masih ada keraguan bahwa semua atau se-
bagian besar keputusan kita seperti itu (2014, hlm. 15). Saat kita
memikirkan kehendak bebas, kita jarang memikirkan tindakan seder-
hana seperti menekuk pergelangan tangan. Tindakan bebas biasanya

DANIEL HAAS —ǺǻȀ



kEHENDAk BEBAS

jauh lebih kompleks dan seringkali melibatkan keputusan yang ber-
langsung dalam jangka waktu panjang. Misalnya, keputusan Anda
tentang jurusan kuliah atau bahkan tempat belajar mungkin dibuat se-
lama berbulan-bulan, bahkan bertahun-tahun. Dan keputusan itu ke-
mungkinan melibatkan periode kognisi sadar dan tidak sadar. Meng-
apa berpikir bahwa pilihan bebas tidak dapat melibatkan komponen
yang taksadar?

Sebuah jalur serangan lain terhadap kehendak bebas datang dari
literatur situasionis di ilmu sosial (terutama psikologi sosial). Ada se-
makin banyak penelitian yang menunjukkan bahwa faktor situasional
dan lingkungan sangat memengaruhi perilaku manusia, mungkin de-
ngan cara yang melemahkan kehendak bebas (Mele 2014, hlm. 72).

Banyak eksperimen dalam literatur situasionis termasuk yang pa-
ling nyata dan mengganggu dalam psikologi sosial. Stanley Milgram,
misalnya, melakukan serangkaian eksperimen ketaatan di mana orang
biasa diminta memberikan tegangan listrik yang berpotensi memati-
kan kepada subjek yang tidak bersalah untuk kemajuan penelitian ilmi-
ah, dan mayoritas orang melakukannya!11 Dalam eksperimen Milgram,
faktor minor dan tampaknya sepele—seperti apakah orang yang men-
jalankan eksperimen terlihat profesional atau tidak—mempengaruhi
kesediaan subjek memberikan kejutan listrik (Milgram 1963).

Eksperimen seperti ini mungkin menunjukkan bahwa situasi dan
lingkungan kita adalah penyebab nyata tindakan kita, bukan pilihan
sadar yang reflektif. Hal ini bisa menjadi ancaman terhadap kehendak
bebas. Haruskah kita menganggap penelitian semacam ini mengan-
cam kebebasan?

Banyak filsuf menolak kesimpulan bahwa kehendak bebas itu ti-
dak ada berdasarkan eksperimen semacam ini. Biasanya, tidak semua

11 Untungnya, tidak ada kejutan listrik yang benar-benar diberikan. Para subjek hanya
percaya bahwa mereka melakukannya.

DANIEL HAAS —Ǻǻȁ



fILSAfAT pIkIRAN

peserta studi situasionis tidak mampu menolak pengaruh situasional.
Dan tampaknya ketika kita menyadari pengaruh situasional, kita lebih
mungkin untuk menolaknya. Cara yang tepat memandang penelitian
ini adalah bahwa ada berbagai situasi yang dapat memengaruhi kita
dengan cara yang mungkin tidak kita setujui secara sadar, tetapi kita
tetap mampu menghindari pengaruh ini ketika kita secara aktif beru-
saha melakukannya. Misalnya, neurosains telah membuat banyak dari
kita sangat menyadari berbagai bias kognitif dan pengaruh situasional
yang biasanya dialami manusia, dan tetap saja, ketika kita menyadari
pengaruh ini, kita menjadi kurang rentan terhadapnya. Kesimpulan
yang lebih moderat adalah bukan bahwa kita tidak memiliki kehen-
dak bebas, tetapi bahwa mengendalikan tindakan kita jauh lebih sulit
daripada yang kita kira. Kita tentu dipengaruhi oleh dunia tempat
kita berada, tetapi dipengaruhi berbeda dengan ditentukan olehnya,
dan ini bisa memungkinkan kita, setidaknya kadang-kadang, untuk
mengendalikan tindakan yang kita lakukan.

Tidak ada yang tahu pasti apakah manusia kadang-kadang dapat
mengendalikan tindakan mereka sebagaimana yang diperlukan untuk
tanggung jawab moral. Jadi, saya serahkan kepada Anda, pembaca
yang budiman: Apakah Anda bebas?

DANIEL HAAS —ǺǻȂ



kEHENDAk BEBAS

REFERENSI

Frankfurt, Harry. (1969) 1988. “Alternative Possibilities and Moral
Responsibility.” In The Importance of What We Care About: Philo-
sophical Essays, 10th ed. New York: Cambridge University Press.

Libet, Benjamin. 1985. “Unconscious Cerebral Initiative and the Ro-
le of Conscious Will in Voluntary Action.” Behavioral and Brain
Sciences 8: 529–566.

McKenna, Michael and Derk Pereboom. 2016. Free Will: A Contem-
porary Introduction. New York: Routledge.

Mele, Alfred. 2014. Free: Why Science Hasn’t Disproved Free Will.
Oxford: Oxford University Press.

Mele, Alfred. 2009. Effective Intentions: The Power of Conscious Will.
Oxford: Oxford University Press.

Milgram, Stanley. 1963. “Behavioral Study of Obedience.” The Jour-
nal of Abnormal and Social Psychology 67: 371–378.

Strawson, Galen. (1994) 2003. “The Impossibility of Moral Responsi-
bility.” In Free Will, 2nd ed., ed. Gary Watson, 212–228. Oxford:
Oxford University Press.

van Inwagen, Peter. 1983. An Essay on Free Will. Oxford: Clarendon
Press.

BACAAN LEBIH LANJUT

Deery, Oisin and Paul Russell, eds. 2013. The Philosophy of Free Wi-
ll: Essential Readings from the Contemporary Debates. New York:
Oxford University Press.

Mele, Alfred. 2006. Free Will and Luck. New York: Oxford University
Press.

DANIEL HAAS —ǺǼǹ



Daftar Kontributor

EDITOR

Heather Salazar (editor buku) adalah Associate Professor Filsafat di
Western New England University. Ia meraih gelar PhD dari Universi-
ty of California, Santa Barbara. Penelitiannya berfokus pada persing-
gungan antara metaetika dan filsafat pikiran dalam tradisi filsafat Ti-
mur dan Barat, khususnya mengenai berbagai konsep tentang diri ser-
ta pengaruhnya terhadap kewajiban moral. Publikasinya mencakup
The Philosophy of Spirituality (Brill 2018), “Descartes’ and Patanjali’s
Conceptions of the Self ” (Journal of Indian Philosophy and Religion,
2011), dan “Kantian Business Ethics” dalam Business in Ethical Fo-
cus (Broadview 2007). Saat ini ia sedang menulis sebuah monograf
yang menilai dan memberikan kontribusi pada konstruktivisme etis
neo-Kantian.

EDITOR SERI

Christina Hendricks (editor seri) adalah Professor of Teaching dalam
bidang Filsafat di University of British Columbia, Vancouver, Kana-
da, tempat ia kerap mengajar mata kuliah Pengantar Filsafat. Ia juga
pernah menjabat sebagai Academic Director di Centre for Teaching,

131



DAfTAR kONTRIBuTOR

Learning, and Technology (2018–2023). Christina telah lama menja-
di peneliti dan advokat pendidikan terbuka, pernah menjadi BCcam-
pus Open Textbook Fellow, OER Research Fellow di Open Education
Group, perwakilan Creative Commons Canada untuk CC Global Ne-
twork, dan anggota Board of Directors untuk Canadian Legal Infor-
mation Institute.

PENULIS BAB

Eran Asoulin memperoleh gelar PhD dari University of New South
Wales. Ia saat ini bekerja di Sydney, Australia dalam bidang linguis-
tik, filsafat, dan ilmu kognitif, dengan fokus pada kajian bahasa dan
pikiran.

Paul Richard Blum adalah pemegang kursi T. J. Higgins, S. J., Chair
in Philosophy, di Loyola University Maryland, Baltimore. Ia meraih
gelar PhD dari University of Munich, Jerman, dan habilitasi di Free
University Berlin. Penelitiannya terutama berkaitan dengan sejarah fil-
safat Renaisans dan awal modern, termasuk evolusi pertanyaan tentang
keabadian dalam filsafat pikiran. Buku terbarunya adalah Nicholas of
Cusa on Peace, Religion, and Wisdom in Renaissance Context (Roderer
2018).

Tony Cheng menerima gelar PhD dari University College London. Ia
saat ini mengunjungi Centre for the Future of Intelligence, University
of Cambridge, dan Institut Jean Nicod, École normale supérieure, dan
akan bergabung dengan Departemen Filsafat, NCCU, Taipei, sebagai
Asisten Profesor. Ia terutama meneliti sifat dan epistemologi konten
serta kesadaran. Topik-topik khusus yang ia kaji meliputi persepsi, in-
dra, perhatian, kesadaran-diri, representasi ruang-waktu, metakognisi,
perkembangan kognitif, dan pikiran hewan.

Daniel Haas saat ini menjabat sebagai ketua departemen filsafat dan

—ǺǼǻ



fILSAfAT pIkIRAN

pengajar di Red Deer College. Ia meraih gelar PhD dalam Filsafat dari
Florida State University. Ia bekerja di bidang filsafat moral, psikologi
moral, serta filsafat pikiran dan tindakan. Penelitiannya terutama ber-
fokus pada isu-isu seputar kehendak bebas dan tanggung jawab moral.

JasonNewmanmemiliki gelar CPhil dari University of California, San-
ta Barbara, tempat ia mendalami filsafat pikiran. Ia tertarik pada ber-
bagai persoalan yang timbul dari hakikat pembelajaran dan bagaima-
na manusia menghadapi persoalan tersebut. Pertanyaan tentang apa
yang dibutuhkan untuk belajar bahasa, belajar membaca, belajar fakta
matematika dasar, atau bahkan mempelajari keterampilan sosial dasar
adalah yang paling menarik baginya. Ia saat ini mengajar di Chatham
Academy at Royce dan mengkhususkan diri dalam mengajar siswa de-
ngan perbedaan kebutuhan belajar.

Heather Salazar (lihat bagian Editor).

Henry Shevlin memperoleh gelar PhD dari City University of New
York Graduate Center. Ia saat ini menjadi peneliti di Leverhulme Cen-
tre for the Future of Intelligence, University of Cambridge, tempat ia
memimpin proyek Consciousness and Intelligence. Bidang peneliti-
an utamanya mencakup kesadaran, persepsi, dan arsitektur kognitif,
dengan fokus khusus pada hewan dan sistem buatan. Ia juga tertarik
pada isu-isu di persimpangan etika dan ilmu kognitif, termasuk ba-
gaimana filsafat dan psikologi dapat berkontribusi pada peningkatan
kesejahteraan hewan.

Elly Vintiadis mengajar filsafat di American College of Greece. Ia
memperoleh gelar PhD pada tahun 2003 dari City University of New
York Graduate Center dan telah mengajar di Hellenic Naval Staff and
Command College serta City College of New York. Publikasinya yang
terbaru adalah buku suntingan bersama berjudul Brute Facts (Oxford
University Press 2018).

—ǺǼǼ



DAfTAR kONTRIBuTOR

PENINJAU SEJAWAT

Adriano Palma menempuh pendidikan dalam filsafat bahasa dan me-
tafisika di Eropa dan Amerika Serikat. Ia pernah mengajar di empat
benua yang berbeda dan kini menjadi peneliti senior di University of
KwaZulu-Natal, Durban, Afrika Selatan.

—ǺǼǽ



Produksi pengetahuan hari-hari ini nyaris selalu 
membutuhkan topangan (pe)modal. Tepat ketika produksi 
pengetahuan itu menyandarkan diri sepenuhnya pada modal, 
maka saat itulah juga terjadi produksi kekuasaan—yang pada 
akhirnya juga akan memproduksi ketidaksetaraan: ada orang 
yang mampu mengakses pengetahuan, juga ada yang tidak 
mampu mengaksesnya. Antinomi Institute, sebuah organisasi 
nonprofit yang membaktikan dirinya untuk pengembangan 
pengetahuan, ingin memutus ketergantungan produksi 
pengetahuan pada modal—yang watak primordialnya adalah 
selalu untuk melipatgandakan dirinya—dan juga ingin 
memastikan bahwa pengetahuan itu bisa dinikmati oleh 
semua orang. 

Sejauh ini, Antinomi Institute telah melakukan produksi dan 
distribusi pengetahuan melalui dua bentuk: situs web dan 
buku. Semuanya dikerjakan dengan semangat untuk 
memproduksi pengetahuan, bukan untuk mengakumulasi 
kapital. Semua konten di situs web kami bisa diakses secara 
gratis, beberapa buku cetak dijual hanya untuk mengganti 
biaya produksi, selebihnya dibagikan secara gratis, dan 
semua buku elektronik (ebook) yang kami buat juga 
dibagikan secara gratis. Namun, untuk memastikan 
keberlanjutan itu semua, kami memerlukan keterlibatan Anda 
sebagai pembaca dan penikmat pengetahuan untuk 
memberikan bantuan dan dukungan material.

Sebagaimana moto “Sci-Hub ,ˮ kami ada untuk “removing 
barriers on the way of knowledgeˮ.

Jika kalian merasa terbitan-terbitan Antinomi penting, kalian
dapat membantu kami untuk tetap konsisten dalam memproduksi
pengetahuan yang dapat diakses semua orang melalui:

BCA: 521-1386-747 (Fajar Nurcahyo)
LINKAJA: 081294567235 (Fajar Nurcahyo)
SAWERIA: http://saweria.co/antinomi

antinomidotorgantinomi.org antinomi.institute



ISBN 978 623 96375 9 0 (PDF)

Beberapa pertanyaan utama dalam filsafat pikiran berasal dari 
teka-teki yang muncul ketika kita mencoba menyusun teori 
yang koheren tentang hakikat dan fungsi pikiran. Dimulai 
dari pertanyaan tentang apa itu pikiran, beberapa isu penting 
muncul: Apakah pikiran terpisah dari tubuh, atau sebenarnya 
pikiran adalah bagian dari tubuh? Jika pikiran bersifat 
non-material dan tubuh bersifat material, bagaimana 
keduanya bisa saling berinteraksi? Bagaimana hal ini bisa 
selaras dengan sains? Jika pikiran memang hanyalah tubuh, 
lalu bagaimana kita menjelaskan kesadaran? Bagaimana 
mungkin kita memiliki pengalaman atau kehendak bebas 
untuk berpikir dan bertindak? Bagaimana kita dapat 
menjelaskan hubungan khusus yang tampaknya kita miliki 
dengan pengetahuan akan keadaan mental kita sendiri?

T R A N S L A S I  /  N O N  F I K S I

f ilsafat 
pikiran

S E R I  P E N G A N TA R  F I L S A F AT


	Pengantar
	Dualisme Substansi Descartes
	Pendahuluan
	Konsep Tradisional Substansi
	Sifat Non-Material Jiwa
	Menuju Dualisme Substansi
	Menata Ulang Konsep Substansi

	Materialisme dan Behaviorisme
	Pendahuluan
	Empirisisme dan Sains sebagai Pengganti Tuhan
	Materialisme
	Behaviorisme dan Penganut Positivisme Logis
	Kesimpulan

	Fungsionalisme
	Pendahuluan
	Menghindari Materialisme
	Menghindari Behaviorisme
	Tidak Ada Jalan Mundur: Pikiran itu Alamiah
	Fungsionalisme sebagai Jalan Tengah
	Tidak Ada yang Mengejutkan: Pikiran dalam Fungsionalisme adalah Pikiran Alamiah
	Keterwujudan Jamak
	Penyebab Riil: Pikiran dalam Fungsionalisme Menyebabkan Perilaku
	Keberatan terhadap Fungsionalisme
	Kesimpulan

	Dualisme Sifat
	Pendahuluan
	Substansi dan Sifat
	Jenis-jenis Dualisme Sifat
	Keberatan terhadap Dualisme Sifat

	Kualia dan Perasaan Mentah
	Pendahuluan
	Kualia dan Masalah Tubuh-Pikiran
	Ada Berapa Jenis Kualia?
	Skeptisisme terhadap kualia
	Kesimpulan

	Kesadaran
	Pendahuluan
	Konsep-Konsep Kesadaran
	Teori-Teori tentang Kesadaran
	Perhatian dan Kesadaran

	Konsep dan Konten
	Pendahuluan
	Apa Itu Konsep?
	Penjelasan Eksternalis tentang Konten
	Semantik Internalis
	Kesimpulan

	Kehendak Bebas
	Pendahuluan
	Determinisme dan Kebebasan
	Tiga Pandangan tentang Kebebasan
	Kehendak Bebas dan Sains

	Daftar Kontributor

